
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 2

Artikel: Herodes und er bethlehemitische Kindermord

Autor: A.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unfreiwillige Komik der Hirten, die
mitternächtlich auf ihren beschneiten
Feldern herumstehn; und die absurden

heiligen drei Könige aus dem
Morgenlande, die von einem eigens
für sie erschaffenen und bestimmten
Stern zu dem bekannten Stall geleitet
werden, um Weihnachtsgeschenke —
von Weihrauch und Myrhen —
darzubringen.

Aber ein Sinn muss doch in der
weltberühmten Krippe stecken? Er wurde
gefunden in der Säuglingspflege. Das

würde auch die Vögel zu guten Christen

machen, die mit Müh und Arbeit
ihre Nester bauen und mit Müh und
Arbeit ihrer Brutpflege obliegen.
Diese natürliche Folgerung wurde
vermieden, indem die Säuglingspflege
einem allgemeineren Begriff untergeordnet

wurde: Der Fürsorge aller
Unmündigen, Abhängigen, Hilfsbedürftigen.

Das ist der Wert echter religiöser

Liebe (griechisch agäpe,
lateinisch Caritas), welche die erzieherische

Liebe ergänzt, die sich auf die
Förderung von Kulturwerten richtet.
Und eben deshalb, weil Nachsicht
mit unsern Schwächen und Rücksicht
auf die Gebrechlichen ein echter
Wert ist — innerhalb einer weiteren,
umspannenderen menschlichen Ethik
— so gilt er auch unabhängig vom
Christentum; wenn er auch geschichtlich

von ihm hervorgehoben, betont
worden ist. Die christliche
Hilfsbereitschaft für Benachteiligte hat zur
menschlichen Sittlichkeit beigetragen
— aber sie weder begründet, noch
ersetzt; sondern sie durch Uebertrei-
bung eines einseitigen Wertes verbogen.

Der eigentliche, paulinisch-christliche
Sinn der Lukaslegende weist aber in
eine ganz andere Richtung.
Lukas war des Paulus grösster Fang,
als er ihn in Korinth zu seinen
theologischen Konstruktionen bekehrte. In
der Apostelgeschichte hat Lukas dem
Paulus ein bedeutendes Denkmal
gesetzt; er hat ihn auf seinen Missionsreisen

begleitet. Der Grieche Lukas
war ein begabter Schriftsteller: Seine
Weihnachtsparabel ist die erfolgreichste

Kurzgeschichte der Weltliteratur.
Von ihm stammen auch andere
bedeutende Parabeln: Der verlorene
Sohn, der barmherzige Samariter, die
törichten Jungfrauen. Sein Evangelium

dramatisiert oder historisiert
paulinische Dogmatik. Am
handgreiflichsten in der Bethlehem-Er¬

dichtung, geschrieben in den siebziger

Jahren. Was er da anschaulich
erzählt, als ob es Geschichte wäre,
ist die paulinisch-mythische Vorstellung,

dass in seinem Christus der
ersehnte jüdische Messias erschienen
sei. Nach der jüdischen Schrift wurde
der Messias erwartet als ein
Nachkomme König Davids; und als solcher
musste er in der Davidstadt Bethlehem

geboren werden. Paulus hielt
trotz seines Antisemitismus an seinen
ursprünglich pharisäischen Lehren
fest. Deswegen also, auf dass die
Schrift erfüllet sei, musste die «heilige

Familie» von Nazareth nach
Bethlehem umziehen.
Der vorpaulinische Markus weiss
nichts von diesem Dogma. Deshalb
ist die künstlich motivierte Exkursion
von Nazareth nach Bethlehem
überflüssig.

Einen Sturm der Entrüstung bei frommen

Gemütern hat der «Brückenbauer»

ausgelöst, als er einen Artikel

«Herodes war kein Kindermörder»
veröffentlichte (16. Dez. 1977). Darin
wird dargetan, dass der Bericht im

Evangelium Matthäus (2. Kapitel, Vers
1 —18) nicht stimmen könne.
Matthäus erzählt, Herodes habe alle
Kinder töten lassen «zu Bethlehem
und an ihren ganzen Grenzen, die da

zweijährig und drunter waren.» Dieser
bethlehemitische Kindermord wurde
unzählige Ma|e literarisch, malerisch
und bildhauerisch verwertet, aber
einen geschichtlichen Beweis dafür gibt
es ausser der Stelle im Matthäusevangelium

nicht. Kein Forscher konnte
den Kindermord belegen. Der aus
Jerusalem stammende Geschichtsschreiber

Flavius Josephus (geboren
+37, gestorben nach 100 in Rom), der
die grausamen Taten und Morde des
Herodes ausführlich schildert, weiss
nichts von dem Kindermord zu
Bethlehem.

So sehen heute kritische Historiker
im Bericht des Matthäus eine Legende

nach dem Vorbild der Errettung
des Moses und unzähliger anderer
Sagen und Märchen von durch böse
Mächte bedrohten und durch Wunder
oder Glücksumstände geretteten
Kindern. Dieses literarische Motiv wurde

Und weil sein Jesus noch ein
natürlicher, geschichtlicher Mensch ist, so
braucht er auch all den übernatürlichen

Zauber des nachpaulinischen
Lukas nicht.
Das Ungereimte sei noch zusammenfassend

gereimt dargeboten:
Bethlehem
Die schwangere Jungfrau ritt getreu
von Nazareth nach Bethlehem:
Auf dass die Schrift erfüllet sei,
nach Paulus und auch ausserdem.
Die Hirten standen nachts im Schnee,
den Schlaf der Schafe zu betreun
Viel Englein schwärmten von der Höh,
posaunten Friedenspsalmodein.
Die Hirten fielen auf das Knie
und guckten durch des Kuhstalls
Stangen:
Die Kälber muhten. Das Baby schrie.
Die heil'gen drei Könige sangen.

Gustav Emil Müller

bei Herodes als historische Wahrheit
angenommen, weil es in der Bibel
enthalten ist. Diese ist für den
Gläubigen Offenbarung und Gottes Wort
— Irrtum ausgeschlossen. Als
geschichtliche Quelle aber ist die Bibel
mit Vorbehalt zu benutzen.
Der Evangelist Matthäus galt lange
Zeit als Jünger Jesu. Dem kann aber
nicht so sein, denn er blickt auf die
Zerstörung Jerusalems im Jahre 70
zurück und benutzt das Evangelium
Markus als Quelle, er kann kein
Zeitgenosse des Heilands gewesen sein.
Das Evangelium Matthäus steht zu
Unrecht als ältestes an erster Stelle
im neuen Testament. Damit ist jedoch
die Legende vom bethlehemitischen
Kindermord noch nicht widerlegt.
Hingegen ist es unsicher, ob Jesus
überhaupt in Bethlehem geboren wurde.

Man nannte ihn «Nazarener», was
auf seine Herkunft aus Nazareth
hindeutet. Bethlehem wurde erst
nachträglich als Geburtsort aus dem alten
Testament übernommen, um Jesus in
die Nachkommenschaft und Tradition
Davids einbauen zu können — denn
Bethlehem gilt als Geburtsort des
Königs David. Weil der im alten Testament

verheissene Messias aus der
Stadt Davids komme, waren alle die
Erfindungen und Unterstellungen nötig,

wie sie die Stammbäume Jesu

Herodes und der bethlehemitische
Kindermord

11



enthalten, die ausserdem im
Widerspruch zur jungfräulichen Geburt
stehen, ebenso die rührselige
Weihnachtslegende.

Ausserdem muss nach dem
Matthäusevangelium die Geburt Jesu in die
Regierungszeit des Königs Herodes
angesetzt werden. Herodes starb aber
im Jahre 4 vor unserer Zeitrechnung.
Lange Zeit wurde deshalb das Jahr
—7 als eigentliches Geburtsjahr Christi

angenommen, weil der Astronom
und Mathematiker Johannes Kepler
(1571 —1630) eine auffallende Konstellation

der Planeten Jupiter und Saturn
im Jahre —7 errechnete und als
«Stern von Bethlehem» deutete, der
die Weisen aus dem Morgenlande zur
Geburtsstätte des Heilands geleitet
hätte. Diese Annahme gilt heute als

fragwürdig, eher ist eine nachträgliche

Verknüpfung der Sternkonstellation

mit der Geburtslegende
wahrscheinlich.

Nach der im Lukasevangelium
erwähnten Volkszählung, die der
Statthalter von Syrien Publius Sulpicius
Quirinus im Jahre +6 durchführte,
währe Jesus im Jahre +6 oder +7
geboren. Aber das stimmt nun wieder
nicht mit der Angabe aus dem
Lukasevangelium zusammen, Jesus sei

etwa dreissig Jahre alt gewesen, als er
sich im 15. Regierungsjahr des
Kaisers Tiberius (+28/29) von Johannes
habe taufen lassen.
Da weder Geburtsort noch Geburtsjahr

feststehen, wäre es immerhin
möglich, dass Jesus schon zu Lebzeiten

des Herodes auf der Welt war.
Aber endgültig muss der Bericht vom
bethlehemitischen Kindermord ins
Reich der Legende verwiesen werden,
wenn man Stellung und Machtbefugnisse

des Herodes betrachtet. Er durfte

sich zwar «König der Juden» nennen,

war aber von Rom und dem
dortigen Kaiser abhängig, denn Palästina
gehörte zum römischen Reich. Herodes

war von Rom als König der
Juden eingesetzt worden, bei
entscheidenderen Unternehmungen hatte er
bei Kaiser Augustus um die Genehmigung

einzukommen. An diese Rechtslage

hat sich Herodes stets gewissenhaft

gehalten. Einen Kindermord —
der ja durch die Hinrichtung einwandfrei

Unschuldiger weit über ein
Todesurteil hinausgegangen wäre —
hätte Rom niemals gebilligt. Und wenn
es der Befehl eines Wahnsinnigen
gewesen wäre, den man aus Furcht vor

diesem unberechenbaren Irren ausgeführt

hätte, so hätte Augustus den
Geisteskranken vor Gericht gestellt.
Denn in einem derartigen irrsinnigen
Kindermord hätte der Kaiser einen
Bruch der «Pax Augusta», des heiligen

augusteischen Weltfriedens
gesehen.

Der bethlehemitische Kindermord hat
also in Wahrheit nicht stattgefunden,

Wir entnehmen den folgenden Artikel
der «Europäischen Kirchenfreien
Rundschau», Wien, Folge 58.

Redaktion

Man hört oft den Einwand, das
Christentum oder die Religion im
allgemeinen sei ein Hort der Sittlichkeit,
predige ja die zehn Gebote, die
einfach und jedem verständlich, tatsächlich

das Wichtigste bringen. Wo leiten
Freigeistige die Grundlagen ihrer Moral

her? Ist es nicht gerade die moralische

Ungebundenheit derer, die die
Kirchen verlassen, welche den
Schwund der religiösen Substanz so

gefährlich macht?
In ihrer Weltzuwendung erfahren die

genannten Gruppen gewachsene
Sittlichkeit und bejahen sie. Es ist
dasselbe wie die «biologische Ethik», von
der heute so viel gesprochen wird.
Mit diesem Schlagwort meint man,
dass das mit dem Menschen
hochgezüchtete oder entwickelte Verhaltensmuster

dem Menschen ebenso zugehört

wie jeder Tierart ihr charakteristisches

Verhalten, wie den Aalen und

Zugvögeln ihre Wanderwege und den
verschiedensten Tierarten ihr
verschiedenes Brutpflegeverhalten.
Verhaltensforscher stellen die Ueber-

einstimmung des Verhaltens verwandter

Tierarten fest und finden bei den
höheren Tieren genaue Regeln des
sozialen Zusammenlebens, der
Begattungen und der Brutpflege, die stark
an die Sittlichkeit des Menschen
erinnern: Einsatz für Gemeinschaft,
Unterordnung unter die gegebenen Führer

im Wechselspiel mit dem
individuellen Streben nach Rangerhöhung,
feste Regeln der sexuellen Beziehungen,

sei es in Einehe oder «Haremsbildung»,

Aufgabenteilung bei der
Brutpflege, all das regelt den Lebensablauf

des Tieres und stellt ihn in

Beziehungen, die von unseren Wertun-

die Christenheit hat Herodes zu
Unrecht zusammen mit Kain und Judas
in die unterste Hölle verdammt.
Dass die Protestbriefe nicht im
gleichen ruhigen, sachlichen Ton gehalten

waren wie der angegriffene
Aufsatz, beweist, dass nicht mit dem
Verstand, sondern mit dem Gefühl
reagiert wurde. Widerlegt wurden die
Ausführungen dadurch nicht. A. H.

gen nicht zu unterscheiden sind. Es

gibt Rücksicht auf hochgestellte
altersschwache Tiere (überzeugend
belegt z. B. bei Elefanten), Uebernahme
von Waisenkindern, individuelle
Freundschaften usw.
Unsere Sittlichkeit ist in ihrem Wesen
eine menschheitlich gemeinsame und

geht auf eine vormenschliche zurück,
die so fest und weit zurück verwurzelt
ist, dass wir auch in den heute lebenden

höheren Tieren die entsprechenden

Gesetze des Dekalogs in Geltung
finden.
Von den zwei Gesetzestafeln, die
Moses nach der angeblichen Begegnung

mit Jahwe seinem Volk brachte,
enthielt die erste kultische Gebote,
welche die Gottesverehrung betrafen.
Die zweite Tafel, beginnend mit dem

sogenannten vierten Gebot, bringt in

erhabener Kürze die Grundzüge der
gewachsenen Sittlichkeit:
Du sollst Vater und Mutter ehren. (Bei
Tieren reisst die Bindung vielfach mit
dem völligen Erwachsensein ab.)
Du sollst nicht töten. (Innerhalb der
Stammesgemeinschaft und aus
persönlichen Gründen. Das war auch bei

Moses so gemeint, für ihn waren
Krieg und öffentliche Todesstrafe
selbstverständlich und kein
Widerspruch gegen dieses Gebot.)
Du sollst nicht ehebrechen. (Gegen
die Begattungsregeln Verstössen.)
Du sollst nicht stehlen. (Zumindest:
das fremde Nest achten.)
Du sollst kein falsches Zeugnis reden
wider deinen Nächsten. (Vielleicht ist
das das erste nur dem Menschen
fassbare Gebot.)
Du sollst nicht begehren (siehe
«Du sollst nicht stehlen»).
Du sollst nicht begehren
Diese Gebote finden sich in allen
Religionen vollinhaltlich mit verschiedenen

Ergänzungen, so wie sie im

Dekalog durch die Gebote des Eingott-

Die gewachsene Sittlichkeit

12


	Herodes und er bethlehemitische Kindermord

