
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 2

Artikel: Bethlehem

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Errungenschaften und Erleichterungen

auf dieser Erde weitgehend von

der Sonne abhängig sind, wird wohl

kaum jemand bestreiten. Dass wir in

unserer Zeitrechnung weiter am alten

Schema: Mond (Monat) — Sonnenjahr

— festhalten, zeigt, dass dieser

Konservatismus uns selbstverständlich

ist. (Wann das Jahr beginnt, ist

traditionsgemäss verschieden: Bei

uns war es in der Winterzeit, bei den

Römern z. B. im März.) Ausser den

vier Fixpunkten im Sonnenlauf gab es

andere «fest-trächtige» Zeiten, vor
allem das Frühjahr, das, je weiter nach

Norden, desto später gefeiert wurde:
In Italien finden wir ähnliche Bräuche
im März, wie bei uns im Mai (Maitanz,

Maibaum, «Winteraustragen»,
«Maiprinz», «Maikönigin» u. ä.). Ein zweiter

Festbereich, im Gegensatz zu den

Feiern des erwachenden Lebens, ist

der des Totengedenkens am Beginn
der Dunkelzeit (von Ende Oktober bis

Weihnachten).
Es ist nun bezeichnend, dass sogar
neu eingeführte Feste nur dann populär

wurden, wenn sie, ausser dass sie

dem Bedürfnis und den Vorstellungen
der Gesellschaft entsprachen, auch in

die Zeiten alter Festtermine gesetzt
wurden. Dazu gehören sowohl der 1.

Mai wie auch der Muttertag. So
willkürlich gewählte Termine wie der
unseres österreichischen «Nationalfeiertags»

können nie populär werden.

(Eine alte, aber vielfach im «Herbst-

kirtag» und den bäuerlichen
«Michaelismärkten» nachlebende Festzeit um
die Herbst-Tag-und-Nachtgleiche, an
der einstmals das «Allthing», der
grösste Gesetzes- und Gerichtstag des
Jahres, abgehalten wurde, wäre —
vielleicht gekoppelt mit dem Beginn
der Herbstsession des Parlamentes
— wohl sinnvoller und volkstümlicher
gewesen.)
Dagegen haben die rein konfessionellen

Feste dieser Zeit, z. B. «Christi
Himmelfahrt» und «Pfingsten», mit
dem Schwinden des Glaubens an die

religiösen «Wundermären» auch ihren
«Festcharakter» im Gefühl des Volkes

verloren; das verlängerte
Wochenende des letztgenannten Termi-
nes wird höchstens als eine Gelegenheit

zu einem grösseren Ausflug in die
wiedererwachte Natur gutgeheissen.
Im Brauchtum haben sie auch früher
wenig Wurzeln geschlagen.
Neben den Jahresfesten feiern wir
auch markante Tage im Lebenslauf

des einzelnen Menschen: Geburt,
Heirat, Tod, allenfalls Berufseintritt.
Gerade diese Feste hat sich die
Kirche bemüht, ganz in Beschlag zu
nehmen, was ihr — in manchen Fällen,

wie der Heirat, erst ziemlich spät
— gelungen ist (z. T. erst am Ende
des Mittelalters!). Der jährlich gefeierte

«Geburtstag» wurde besonders in
katholischen Landen jahrhundertelang
überhaupt zugunsten des «Namenstages»

(des Gedenktages des «heiligen
Namenspatrons») unterdrückt. Die
Geburtstagsfeier hat sich aber überall
wieder durchgesetzt und heute ist sie
auch bei uns das allgemein Uebliche,
der «Namenstag» wird sogar in
konfessionell gebundenen Kreisen immer
mehr vergessen.
Dass es genug Anleitungen und auch
Gelegenheiten gibt, die Geburt eines
Kindes, die Eheschliessung und auch
die Verabschiedung von einem lieben
Angehörigen ohne konfessionellen
Rahmen würdig zu gestalten, sollte
längst bekannt sein, muss aber immer
wieder hervorgehoben werden. Es

brauchte nur etwas Eigeninitiative.
Die Standesämter haben zugesagt, jede

würdige Feiergestaltung einer
Eheschliessung in ihren Räumen zu
unterstützen, für die Verabschiedungen
stehen freisinnige Redner und ein
schon gut eingespielter feierlicher
Rahmen zur Verfügung, und auch für
die Geburts(bzw. «Namensgebungs»)-
feier, die wohl immer im engeren
Familienkreise privat abgehalten wird,
können wir genug Anregungen und
Hilfen geben, dass ein eindrucks- und
sinnvolles Fest zustande kommt.
Im argen liegt bei uns in Europa der
einst auch hier — und jetzt noch bei
allen primitiven Völkern (soweit sie
nicht durch die Missionen ihrem
ursprünglichen Leben entfremdet sind)
feierlich gestaltete Uebergang vom
Kind zum Erwachsenen (Geschlechtsbzw.

Berufsreife). («Schwertleite»,
Initialzeremonien etc.) Die in manchen

Ländern und Organisationen
eingeführte «Jugendweihe» — besser
«Jugendleite» (denn: wer «weiht»?),
die eine Vorbereitungszeit mit Einführung

in die Probleme des Erwachsenwerdens

— gesellschaftlicher, geistiger

und körperlicher Natur — in sich
schliessen sollte, ist bisher nicht bei
grösseren Schichten durchgedrungen.
Was nicht einsichtsvolle Eltern oder
zufällig vorhandene, bemühte Lehrer
und Jugendleiter rein privat vermit¬

teln, wird an die Jugend nicht
herangetragen. Noch immer werden die
meisten Kinder — je nach Konfession
— zur «Firmung» oder zur «Konfirmation»

geführt, wobei sich der
vorausgehende Unterricht meist auf rein
dogmatische Fragen beschränkt und
keinerlei Kenntnisse und Hilfen für
das wirkliche Leben vermittelt, in das
die jungen Leute nun treten sollen.
Hier wäre eine echte Lücke in der
Jugenderziehung zu schliessen, die
natürlich auch durch einen von uns
immer wieder geforderten
«Lebenskundeunterricht» in der Schule
weitgehend gefüllt werden könnte.
Zusammenfassend möchte ich mahnen:

«Schüttet das Kind nicht mit dem
Bade aus», d. h. lasst Euch die Freude
am Festefeiern nicht vergällen, nur
weil diese Feste durch Umfunktionie-
rungen durch die christlichen Kirchen
für Euch den wahren Sinn verloren
haben. Sie betonen die Fixpunkte
einer Natur- und Lebensordnung, die im
wesentlichen auch heute noch gilt.
Gestaltet sie aus Eurem Herzen neu
— oder in Anlehnung an noch lebendes

Brauchtum! Eure Familie, Eure
Freunde, vor allem Eure Kinder werden

es Euch danken.
Dr. W. Oberwalder, Wien, in «Europäische

Kirchenfreie Rundschau»

Bethlehem
Am sogenannten heiligen Abend
musste sich das Schweizer Fernsehen
in seinem «Wort zum Sonntag» zur
Weihnacht äussern, die auf den nächsten

Tag fiel; das zu unterlassen wäre

übel vermerkt worden.
Aber wie das geschah, enthüllte
krass, wie verlegen die Kirche — in

ihrer unorthodoxen, liberalen Form —
ihrer eigenen Quelle gegenübersteht.
Um bei dem Bilde zu bleiben: Die
Quelle wurde verstopft oder überbetoniert,

um sie unsichtbar zu machen.
Ohne Bild: Die Geburtslegende von
Bethlehem, die Lukas in den siebziger
Jahren nach Null erfunden, erdichtet
hat, wurde verschwiegen — aber
trotzdem vorausgesetzt. So wird
Verlegenheit zur Verlogenheit.
Denn nicht wahr? Jedes Kind hat

heutzutage genügend naturwissenschaftliche

Kenntnisse, dass es weiss,
dass sich kein Himmel «über» der Erde

wölbt, aus dem «herab» posaunende
Englein flattern. Weg fiel auch die

10



unfreiwillige Komik der Hirten, die
mitternächtlich auf ihren beschneiten
Feldern herumstehn; und die absurden

heiligen drei Könige aus dem
Morgenlande, die von einem eigens
für sie erschaffenen und bestimmten
Stern zu dem bekannten Stall geleitet
werden, um Weihnachtsgeschenke —
von Weihrauch und Myrhen —
darzubringen.

Aber ein Sinn muss doch in der
weltberühmten Krippe stecken? Er wurde
gefunden in der Säuglingspflege. Das

würde auch die Vögel zu guten Christen

machen, die mit Müh und Arbeit
ihre Nester bauen und mit Müh und
Arbeit ihrer Brutpflege obliegen.
Diese natürliche Folgerung wurde
vermieden, indem die Säuglingspflege
einem allgemeineren Begriff untergeordnet

wurde: Der Fürsorge aller
Unmündigen, Abhängigen, Hilfsbedürftigen.

Das ist der Wert echter religiöser

Liebe (griechisch agäpe,
lateinisch Caritas), welche die erzieherische

Liebe ergänzt, die sich auf die
Förderung von Kulturwerten richtet.
Und eben deshalb, weil Nachsicht
mit unsern Schwächen und Rücksicht
auf die Gebrechlichen ein echter
Wert ist — innerhalb einer weiteren,
umspannenderen menschlichen Ethik
— so gilt er auch unabhängig vom
Christentum; wenn er auch geschichtlich

von ihm hervorgehoben, betont
worden ist. Die christliche
Hilfsbereitschaft für Benachteiligte hat zur
menschlichen Sittlichkeit beigetragen
— aber sie weder begründet, noch
ersetzt; sondern sie durch Uebertrei-
bung eines einseitigen Wertes verbogen.

Der eigentliche, paulinisch-christliche
Sinn der Lukaslegende weist aber in
eine ganz andere Richtung.
Lukas war des Paulus grösster Fang,
als er ihn in Korinth zu seinen
theologischen Konstruktionen bekehrte. In
der Apostelgeschichte hat Lukas dem
Paulus ein bedeutendes Denkmal
gesetzt; er hat ihn auf seinen Missionsreisen

begleitet. Der Grieche Lukas
war ein begabter Schriftsteller: Seine
Weihnachtsparabel ist die erfolgreichste

Kurzgeschichte der Weltliteratur.
Von ihm stammen auch andere
bedeutende Parabeln: Der verlorene
Sohn, der barmherzige Samariter, die
törichten Jungfrauen. Sein Evangelium

dramatisiert oder historisiert
paulinische Dogmatik. Am
handgreiflichsten in der Bethlehem-Er¬

dichtung, geschrieben in den siebziger

Jahren. Was er da anschaulich
erzählt, als ob es Geschichte wäre,
ist die paulinisch-mythische Vorstellung,

dass in seinem Christus der
ersehnte jüdische Messias erschienen
sei. Nach der jüdischen Schrift wurde
der Messias erwartet als ein
Nachkomme König Davids; und als solcher
musste er in der Davidstadt Bethlehem

geboren werden. Paulus hielt
trotz seines Antisemitismus an seinen
ursprünglich pharisäischen Lehren
fest. Deswegen also, auf dass die
Schrift erfüllet sei, musste die «heilige

Familie» von Nazareth nach
Bethlehem umziehen.
Der vorpaulinische Markus weiss
nichts von diesem Dogma. Deshalb
ist die künstlich motivierte Exkursion
von Nazareth nach Bethlehem
überflüssig.

Einen Sturm der Entrüstung bei frommen

Gemütern hat der «Brückenbauer»

ausgelöst, als er einen Artikel

«Herodes war kein Kindermörder»
veröffentlichte (16. Dez. 1977). Darin
wird dargetan, dass der Bericht im

Evangelium Matthäus (2. Kapitel, Vers
1 —18) nicht stimmen könne.
Matthäus erzählt, Herodes habe alle
Kinder töten lassen «zu Bethlehem
und an ihren ganzen Grenzen, die da

zweijährig und drunter waren.» Dieser
bethlehemitische Kindermord wurde
unzählige Ma|e literarisch, malerisch
und bildhauerisch verwertet, aber
einen geschichtlichen Beweis dafür gibt
es ausser der Stelle im Matthäusevangelium

nicht. Kein Forscher konnte
den Kindermord belegen. Der aus
Jerusalem stammende Geschichtsschreiber

Flavius Josephus (geboren
+37, gestorben nach 100 in Rom), der
die grausamen Taten und Morde des
Herodes ausführlich schildert, weiss
nichts von dem Kindermord zu
Bethlehem.

So sehen heute kritische Historiker
im Bericht des Matthäus eine Legende

nach dem Vorbild der Errettung
des Moses und unzähliger anderer
Sagen und Märchen von durch böse
Mächte bedrohten und durch Wunder
oder Glücksumstände geretteten
Kindern. Dieses literarische Motiv wurde

Und weil sein Jesus noch ein
natürlicher, geschichtlicher Mensch ist, so
braucht er auch all den übernatürlichen

Zauber des nachpaulinischen
Lukas nicht.
Das Ungereimte sei noch zusammenfassend

gereimt dargeboten:
Bethlehem
Die schwangere Jungfrau ritt getreu
von Nazareth nach Bethlehem:
Auf dass die Schrift erfüllet sei,
nach Paulus und auch ausserdem.
Die Hirten standen nachts im Schnee,
den Schlaf der Schafe zu betreun
Viel Englein schwärmten von der Höh,
posaunten Friedenspsalmodein.
Die Hirten fielen auf das Knie
und guckten durch des Kuhstalls
Stangen:
Die Kälber muhten. Das Baby schrie.
Die heil'gen drei Könige sangen.

Gustav Emil Müller

bei Herodes als historische Wahrheit
angenommen, weil es in der Bibel
enthalten ist. Diese ist für den
Gläubigen Offenbarung und Gottes Wort
— Irrtum ausgeschlossen. Als
geschichtliche Quelle aber ist die Bibel
mit Vorbehalt zu benutzen.
Der Evangelist Matthäus galt lange
Zeit als Jünger Jesu. Dem kann aber
nicht so sein, denn er blickt auf die
Zerstörung Jerusalems im Jahre 70
zurück und benutzt das Evangelium
Markus als Quelle, er kann kein
Zeitgenosse des Heilands gewesen sein.
Das Evangelium Matthäus steht zu
Unrecht als ältestes an erster Stelle
im neuen Testament. Damit ist jedoch
die Legende vom bethlehemitischen
Kindermord noch nicht widerlegt.
Hingegen ist es unsicher, ob Jesus
überhaupt in Bethlehem geboren wurde.

Man nannte ihn «Nazarener», was
auf seine Herkunft aus Nazareth
hindeutet. Bethlehem wurde erst
nachträglich als Geburtsort aus dem alten
Testament übernommen, um Jesus in
die Nachkommenschaft und Tradition
Davids einbauen zu können — denn
Bethlehem gilt als Geburtsort des
Königs David. Weil der im alten Testament

verheissene Messias aus der
Stadt Davids komme, waren alle die
Erfindungen und Unterstellungen nötig,

wie sie die Stammbäume Jesu

Herodes und der bethlehemitische
Kindermord

11


	Bethlehem

