
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 11

Artikel: Aquitanien und die Religionskriege

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wirksamkeit verloren hatte. Und
damals wie heute frage ich mich immer
wieder, wie man eine religiöse
Einstellung als human bezeichnen kann,
wenn sie es zulässt, ein Wesen aus
Fleisch und Blut, Geist und Seele
wie ein Tier krepieren zu lassen, nein,
schlimmer noch, denn einem Hund
oder einer Katze verhilft man —
soweit es die Umstände zulassen — zu
einem sanften Tod durch eine
erlösende Spritze.

Todesstrafe

Wir Sozialdemokraten sind
grossmehrheitlich gegen die Todesstrafe
eingestellt. Die christlichen Theologen

jedoch haben von ihrer Theorie
her (von Ausnahmen abgesehen)
kaum etwas dagegen einzuwenden.
Wo waren die Kirchenmänner, die guten

Christen, wo eine «Aktion Ja zum

Leben», als im Reich Hitlers Tausende

junger wie auch älterer Menschen

zum Tod durch das Handbeil oder
durch den Strang verurteilt wurden,
weil sie Demokraten, Sozialdemokraten

oder meinetwegen Kommunisten

waren und bleiben wollten? Und wo

waren die Proteste der kirchlichen
Würdenträger und der bürgerlichen
Christenheit, als General Franco
Tausende, Zehntausende seiner
politischen Gegner mit der Garotte, dem

spanischen Würgeisen, vom Leben

zum Tod bringen liess?

Kriegführung

Wir Sozialdemokraten sind auch
gegen den Krieg. Das offizielle Kirchen-
tum dagegen bejaht ihn, vorausgesetzt,

es handle sich um einen sog.
gerechten Krieg. Gab es aber in der

langen Geschichte der Christenheit

je einen Krieg, der von den
zeitgenössischen Theologen nicht als
gerecht ausgegeben worden wäre (ausser

wenn er zu ihrem Nachteil
gereichte)? Die Kreuzzüge, die blutige
Verfolgung der Katharer, die Schrek-
ken des Dreissigjährigen Krieges, sie
alle galten — zumindest damals, als
das Blutvergiessen stattfand — als

gerechte, wenn nicht gar als Gottes
eigene Sache. Und wie steht es mit
dem Ersten Weltkrieg? Wie tönte es
damals von Deutschlands Kanzeln
herab? «Für Gott, den Kaiser und das
Vaterland!» Diese besondere Art
Gläubigkeit kostete die Menschheit
1,0 Millionen Tote, unzählige Verletz-

100

te und Krüppel sowie Sachschäden
gewaltigen Ausmasses. Und wie steht
es mit dem Zweiten Weltkrieg? Wie
tönte es damals von Deutschlands
Kanzeln (und in den Beichtstühlen)?
«Für Gott, den Führer und das Vaterland!»

Diesmal kostete die obrigkeitsgläubige

Frömmigkeit arischer Christen

die Menschheit gegen 50 Millionen

Tote (die besser nicht geboren
worden wären), ferner eine unabsehbare

Zahl Kriegsversehrter und den
Verlust enormer Sachwerte und
unersetzlicher Kulturgüter — ganz zu
schweigen von der ungeheuren
militärischen Umweltverschmutzung durch
versenkte Oeltanker, Millionen Tonnen

Explosionsgase, Rauch von
Flächenbränden und so weiter.
Wir Sozialdemokraten laizistischer
Richtung haben die Nase voll von
einer schizophrenen Moral, die einerseits

Verstehen und Verzeihen predigt

und zum Teil sogar praktiziert,
andererseits aber das Bösesein gegen
das Böse als eine Weise des
Gutseins deklariert, wobei es der Phantasie

der Gläubigen anheimgestellt
ist, wo das Böse im Augenblick gerade

sein fluchwürdiges Haupt erhebt:
bei den Ketzern, auf der Seite des
politischen Gegners, bei den Israelis
oder den Arabern, den Türken, Griechen

oder wo auch immer. Hauptsache,

dass es, das Böse, immer irgendwo

«da» ist, mit dem schwarzen
Scheinwerfer eines religiös verbrämten

(oder motivierten) Hassbedürfnisses

ausgemacht und schliesslich,
wenn es irgendwie zu bewerkstelligen

ist, von der Erdkruste getilgt werden

kann — mit dem gebührenden
sakralen Ernst und mit einer Ehrfurcht

Auf einer Studienfahrt durch das ge-
schichtsschwangere Aquitanien —
heute besser bekannt als die Auver-
gne und Dordogne — um die wunderbaren

Höhlenzeichnungen der
Steinzeitmenschen zu besuchen —
erinnerten mich viele Plätze an Ereignisse,

die uns als Freidenker besonders
interessieren, aber meist falsch
gewertet werden.
Durch die Entdeckung Amerikas hatte
das biblische Weltbild einer flachen
Erdscheibe, die auf dem Ozean
schwimmt, den ersten schweren
Schlag erlitten; dies führte im Verein
mit einer Weltwirtschaftskrise zum En-

heischenden technischen Maschinerie.

Wie wir alle zu unserem Leidwesen
erfahren mussten, hat sich diese
seltsame Moral nicht bewährt; sie machte

sich suspekt in den Kreuzzügen,
in den Ketzer- und Hexenprozessen
und in unzähligen Kriegen und
Schlächtereien, wie gerade jetzt und
immer noch in Nordirland, im Libanon,
in Afrika und anderswo. Sie bescherte
uns die Atombombe, die nach
amerikanischen Moralbegriffen zweckmässigerweise

nach einem Gebet für gutes

Gelingen abgeworfen wird (siehe
Hiroschima und Nagasaki). Und sie
bescherte uns Theologen, die sich
bereitfanden, dieses Weltuntergangsinstrument

als «ein letztes Mittel zum
Schutze allerhöchster Güter» zu
bejahen und zu befürworten. An diese
Theologen richte ich die Frage,
welchen Sinn sie darin finden können, die
Schleusen der Hölle aufzureissen,
um die Pforte der Seligkeit zu verteidigen.

Manchen Theologen scheint es Spass
zu machen, von einer «übermenschlichen

Dimension des Bösen» zu
sprechen. Wir Sozialdemokraten und
Humanisten halten dies für unnützes,
schädliches Geschwätz. Für uns
bedeutet das Böse eine Krankheit, der
nur mit Verstand, Vernunft und einem
weiten, sehr weiten Herzen einiger-
massen beizukommen ist.
Das wären so einige Unterschiede,
wie ich sie zwischen einem konsequent

durchdachten Sozialismus und
einem in allen Farben der Gut- und

Bösgläubigkeit schillernden Christentum

sehe.
Adolf Bossart, Rapperswil

de der mittelalterlichen Kirche, der
Stütze des Feudalismus.
«Dem politischen Stand nach war der
Adel alles, das Bürgertum nichts; der
sozialen Lage nach war das Bürgertum jetzt
die wichtigste Klasse im Staat, während
dem Adel alle seine sozialen Funktionen
abhanden gekommen waren .» (Engels)

Edelmetall schuf Geldwirtschaft, die
nicht nur die Bauern — die ihre
Abgaben nicht in Geld leisten konnten
— sondern auch den niedern Adel
schwer traf. Die Folge waren Bauernkriege,

Raubritterschaft und grösserer

Betrug der Klerisei, die damit den
Reichtum ihrer Kirchen vergrösserte.
Dies wiederum führte zu Sektenbil-

Aquitanien und die Religionskriege



dung, deren Bedeutung wir später
untersuchen werden.
Zu Anfang des 14. Jahrhunderts kam
das Schiesspulver über die Araber
nach Westeuropa und revolutionierte
die Kriegsführung und Machtverhältnisse.

Zur Erlangung von Pulver und
Feuerwaffen gehörten Geld und
Werkstätten und beides besassen die
Stadtbürger. Die bisher trotzigen
Steinmauern der Adelsburgen erlagen
den Kanonen der Bürger, deren
Handbüchsen ebenso durch die ritterlichen
Panzer schlugen; mit der geharnischten

Kavallerie des Adels brach
auch die Adelsvorherrschaft zusammen.

Die Könige und Prinzen — weltliche

wie kirchliche — gehörten zum
Adel, denn sie waren Grossgrundbesitzer;

aber sie waren finanziell von
den bürgerlichen Geldbesitzern
abhängig und um diese Balance zu halten,

entstand eine Diktatur des
Königs, die als Absolutismus bezeichnet
wird.

Sektenbildung und Reformation sind
nicht geistig zu erklären, sie galten
reinen Macht- und Klasseninteressen:
die Länder und Klassen, die
wirtschaftlich von Italien und dem Papst
lebten, blieben katholisch, das Bürgertum

weitab (England, die Niederlande
etc.) reformierte und die Plebejer
revolutionierten.

Die Hugenotten waren die Vorläufer
des Bürgertums; sie gehörten zu den
wohlhabenden Kreisen, daher hatten
sie keine Massen hinter sich; sie
kämpften um die Macht mit der
«Liga», der extrem-katholischen Partei
unter dem Herzog de Guise (der die
königliche Macht brechen wollte). In
Frankreich brach Richelieu 1624 den
Einfluss der Hugenotten, hemmte aber
auch den Einfluss des Adels und
machte den König absolut. Die Ber-
tholomäusnacht rührte nicht von
religiösem Fanatismus her, sondern ging
von der katholischen Maria di Medici
her, der es darum ging, eine gefährliche

antiroyalistische Fraktion zu
zerschlagen, die zum Staat im Staate
geworden war. Heinrich von Navarra
bekämpfte die katholische Liga; als er
aber als Henri IV. König von Frankreich

werden sollte, sofern er Katholik

wurde, erklärte er erst stolz, Religion

wechsle man nicht wie ein Hemd.
Nach diesem Bonmot aber sagte er
weiter: «Paris ist eine Messe wert»
und wurde Katholik.
Alle Kriege gehen um Macht, daher

müssen sie immer schön bemäntelt
werden, und Religion diente damals
hervorragend als herrliches Mäntelchen.

Die von Persien beeinflusste Schwarz-
Weiss-Ansicht der Manichäer — ein
gnostisches Weltbild, wonach Gut und
Böse ewig nebeneinander beständen,
man aber für das Gute kämpfen müsse

— kam über die Bogumilen vom
Balkan und offenbarte sich in den
Sekten der Albingenser, Katharer (vom
Griechen Katharoi die Reinen) und
Patarener; sie verwarfen die
Menschwerdung und Passion Christi sowie
die Auferstehung, lebten asketisch
ohne Wein und Ehe. Papst Innozenz
III. rief zum Kreuzzug gegen sie auf
(1209—1229), dessen Führer der
barbarische Schlächter Simon de Mont-
fort war; er riss dabei den grössten
Teil der Besitzungen des Adels der
Langedoc (Aquitanien) an sich, fiel
aber 1218. In der Hafenstadt La
Rochelle leisteten die Albingenser
verzweifelten Widerstand, wurden aber
durch Hunger zur Uebergabe gezwungen.

Kardinal Richelieu befahl alle
Wehrfähigen niederzumachen. «Auch
die Katholiken?» wurde er gefragt.
«Gott wird die Seinen aussondern»
war seine Antwort. So blieben von
28 000 Einwohnern nur mehr dreitausend

am Leben.

Natürlich war auch das nicht religiöser

Fanatismus. Im Dreissigjährigen
Krieg unterstützte dieser Kardinal den
Protestantenführer Gustav Adolf mit
Geld und Waffen gegen den katholischen

Kaiser von Oesterreich
(«Wallenstein und der 30jährige Krieg» im

Freidenker,, Mai 1972).

Henri IV. von Navarra erliess das
Toleranzedikt von Nantes; nach dessen
Widerrufung (d. h. nach Henris Tod)
zwang man mit Tortur alle Protestanten,

sich taufen zu lassen, weshalb
viele auswanderten. In Albi erzeugte
die Tortur der Inquisition 1234 einen
Aufstand. Als Bernard de Castagnet
dort Bischof wurde, war er nicht nur
Lord von Albi, sondern auch der Hl.

Inquisitor der Diözöse, damit war er
Kläger und Richter in einer Person.
Der Angeklagte wurde immer gemartert;

wenn er gestand, blieb er für
Lebzeiten eingesperrt; wurde er aber
von jemandem — und wäre dies der
gemeinste Verbrecher gewesen —
beschuldigt weiter ein Häretiker zu
sein, dann konnte er dem weltlichen
Gericht überantwortet und verbrannt

Interessieren Sie sich für die Tätigkeit
unserer ersten Ortsgruppe in der Ro-
mandie?
Abonnieren Sie deren Monatsbulletin

LE LIBRE PENSEUR!

Association Vaudoise de la Libre
Pensäe, case postale 103,
1000 Lausanne 17

werden; sein Eigentum wurde dann
zwischen Kirche und Staat aufgeteilt.
Das war ein so gutes Geschäft, dass
dieses abgekarterte Spiel mit allen
getrieben wurde, die Besitz oder
reiche Verwandte hatten.
Ein anderes Beispiel, wie die Kirche
reich wurde, bietet die «Heilige Stadt»
von Rocamadour (auch Roque-Ama-
dour) auf grosser Anhöhe. Im 11.
Jahrhundert wurde dort der Leichnam
eines kleinen Mannes gefunden —
vielleicht ein alter Einsiedler. Die Klerisei
erklärte ihn als Zachaeus, den Freund
Christi und Liebhaber (Amadour) der
Maria. Damit wurde Rocamadour
jahrhundertelang ein beliebter
Wallfahrtsort und heute noch rutschen an
einem Festtag die Frauen die über
200 Steintreppen auf den Knien
empor.

Erfreulicher sind zwei Denkmäler in
Castillon-Ia-Bataille, wo im Hundertjährigen

Krieg die Engländer 1453 unter

Talbot vernichtend geschlagen
wurden; eines steht für die Schlacht,
aber das andere für den feindlichen
Führender mit zerschmettertem Schädel

aufgefunden worden war. Wobei
zu sagen ist, dass «Les Anglais» kein
englisches Heer war, nur die Führer
waren Engländer, die Soldaten waren
Glücksritter aus aller Welt, die glaubten

unter dieser oder jener Führung
ihrer Mord- und Raublust besser dienen

zu können. Das galt natürlich
auch für alle anderen Armeen;
Nationalstaaten entstanden erst unter dem
Welthandel.*)
Nicht weit davon steht Bergerac **),
wonach Rostand seinen Helden
benannte, und der Turm, worin Michel
de Montaigne seine Ideen
niederschrieb.

Montaignes Mutter war Antoinette de
Lopez, eine spanische Jüdin und
Michel hätte daher als Jude gegolten,
wäre er nicht getauft worden; er blieb,
wie sein grosser katholischer Freund,
de la Boetie, tolerant unter dem
Einfluss von Ronsard, der zwar behauptete

der Kirche anzugehören, aber sich

101



hütete während der «Religionskriege»
sie zu erwähnen. Michel Eycuem Seig-
neur de Montaigne (geb. 1533)
betrachtete die Religion als Hauptgrund
von Aberglauben und für die Moral
wertlos — Beweis die Sittenverderbnis

am Hofe Heinrichs III. und der
Kirchenfürsten. «Meine Religion ist die
eines naturgeborenen Menschen eher
als die der Christen» (in «L'Apologie
de Raymond Sebonde», des spanischen

Skeptikers). Das Christentum
— schrieb er — ist ein Glaube, aber
kein Moralkodex.
Er schrieb seine Betrachtungen für
sich, erst drei Jahre nach seinem Tod
wurden sie durch seine Adoptivtochter

veröffentlicht; auch sein Nachfahre
Descartes flüchtete zuerst, ehe er es
wagte seine Schriften zu veröffentlichen.

Noch de la Motte Fenelon, der
unter dem Einfluss des Quietismus
stand, behauptete, Religion rege an,
sich Gedanken zu machen, wäre aber
nicht da für das aktive Leben. Und

Spinozas Schriften erschienen
überhaupt erst nach seinem Tod, wenn
ihm niemand mehr etwas antun konnte.

Die Kirche ist mithin ein Hemmschuh
des Fortschritts geblieben. Handel mit
Ungläubigen war verboten, er ging also

über die Juden, die, im Gegensatz
zu den Katholiken, Geld auf Zins
verleihen durften und reich wurden —
ein Grund mehr sie zu hassen. Da

man aber ohne Anleihen keine Kriege
führen konnte, ***) liess sich das
Zinsverbot nicht auf die Dauer aufrechterhalten

(besonders nach den periodischen

Austreibungen der Juden). Die

Bürger von Cahors, dem Geburtsplatz
von Gambetta und Briand, erzwangen
zuerst vom Papst das Recht auf
Geldverleih mit Zinsen.

Dr. Otto Wolfgang

*) Der genialste Feldherr Oesterreichs
gegen die Franzosen (und die von ihnen
unterstützten Türken, war selbst Franzose
gewesen: Prinz Eugen von Savoyen.
**) Die in dieser Gegend häufige Endung
-ac hängt nicht, wie bei «Aquitanien» mit
acqua Wasser zusammen, sondern
bedeutet das Besitztum, den ehem. Burgherren.

***) Heinrich «Kurzmantel», der Sohn des
englischen Königs Henry IL, rebellierte
gegen den Vater und schwor dem
Franzosenkönig Treue. Als er seine Söldner nicht
bezahlen konnte, raubte er Kirchenschätze,

vor allem in Rocamadour; also war es
mit der Religion nicht weit her. Sein Bruder

Richard kam aus unerkennbaren Gründen

zum Zunamen «Löwenherz», obwohl
er mit Vorliebe nur provenzalisch dichtete

und als Troubadour die Welt bereiste.
Apropos «Coeur de Lion» (Löwenherz): der
französische Volkswitz machte daraus
«Gare de Lyon». Im «Hl. Land» beleidigte
er den Herzog Leopold von Oesterreich,
der ihn auf der Heimreise abfing und ein
riesiges Lösegled forderte, das England
trotz verzweifelter Bemühungen nicht
aufbringen konnte. Seine einzige Kriegstat

Leider gibt es in unserem fortgeschrittenen

Zeitalter stets noch rückständige

Köpfe, die vom religiösen Wahn
besessen sind. — Hier ein Müster-
chen von solcher Umnachtung.
Ich hielt mich diesen Herbst in einem
pittoresken Dorf einer bekannten
Berggegend auf. Vor meiner Rückreise

wurde in einer Wirtschaft gegessen.

Am gleichen Tisch sass zufällig
der Chauffeur eines ausländischen
Cars und wir kamen ins Gespräch.
Er hatte kürzlich eine Gruppe von
Nonnen aus Frankreich hergebracht
und mokierte sich über ihr
frömmlerisches Benehmen. Sein Bericht ist
typisch für gedankenlose Bigotterie.
Die Schwestern wollten unbedingt vor
ihrer Abfahrt einen Altar im Wagen
aufbauen. Der Chauffeur erhob gegen
dieses Vorhaben energisch Einspruch,
wodurch er sich die Sympathien seiner

weiblichen Gäste sofort
verscherzte.

Kaum auf grosser Fahrt, da begann
die Gesellschaft ihr eintöniges
Gebetsgemurmel, das ununterbrochen
bis zur Endstation schauerlich
erklang.

Sonnenschein, blauer Himmel, auch
die malerischen Gegenden, die durchfuhren

wurden, vermochten die
Exaltierten nicht von ihrem Lippenbekenntnis

zu trennen. Ihre verstockten
Gemüter blieben ungerührt von all'
den Naturschönheiten.
Religiöser Fanatismus ist bekanntlich
stärker als romantisches Empfinden
oder positive Lebenseinstellung!
Als die Reisegesllschaft ihr Ziel
erreicht hatte und ausgestiegen, pilgerte
die Oberin mit ihren unterwürfigen
Schäflein schnurgerade in eine
Kapelle. Die Aufenthaltsdauer war im

voraus extra knapp bemessen worden,

denn die sogenannten Bräute
Christi sind nach Möglichkeit vom
sündhaften, weltlichen Treiben
fernzuhalten! Heimwärts fing die monotone

Litanei und Spielerei mit dem

war einen kleinen Ort in Frankreich zu
belagern, der einen gefundenen Schatz nicht
hergeben wollte; dort starb er an einer
Pfeilwunde. Der Jüngste, John «Ohneland»,
musste den englischen Baronen die «Magna

Carla» (1215) zugestehen, die, obwohl
bloss ein Bereicherungsfreibrief für die
Begüterten, in England als grosses
Freiheitsdokument ausgegeben wird.

Rosenkranz wieder an und zwar bis
zuhause.
Mein Gesprächspartner ärgerte sich
über die Borniertheit der Betschwestern.

Er sagte, dass diese Mädchen
gemeinnützliche Arbeiten verrichten
sollten, statt ihre Zeit mit Geplärr zu

vergeuden.
Ich pflichtete dem Manne bei und
erklärte, dass in orthodoxen Landen
der religiöse Anachronismus nur
schrittweise durch geistige Schulung
verdrängt werden könnte. Wir
Intellektuellen müssten daher ständig zur
Aufklärung beitragen.

Attilio Schoenauer

Schlaglichter
Die Kirche und die medizinischen
Reformen

Die neueren Errungenschaften der
medizinischen Forschung haben in

kirchlichen Kreisen recht verschiedene

Meinungen ausgelöst. So etwa das
kürzlich in England zur Welt gebrachte

«Retortenbaby», dem eine künstliche

Zeugung voranging. Der Bonner
katholische Moraltheologe Professor
Dr. Franz Böckle erklärte die Zeugung
des Retortenbabys für sittlich
einwandfrei. Er sagte: «Ich sehe wirklich
nicht ein, warum man die Mittel, die
uns gegeben sind, nicht einsetzen
soll, um einer sterilen Familie zu
helfen.» Ganz anderer Ansicht ist aber
der katholische Bischof von Augsburg,
Dr. Stimpfle, der bezüglich einer
technischen Manipulation mit menschlichen

Ei- und Samenzellen erklärte
«sie sei schlimmer als die Atombombe».

Der evangelische Bischof Martin

Kruse von West-Berlin meinte, man
müsse einfach die Gewissensentscheidung

der Eheleute respektieren. Auch
der Pressereferent der Evangelischen
Kirche, Oberkirchenrat Roepke erklärte,

es könnten keine ethischen Ein-

Ueberschwengliche Bigotterie

102


	Aquitanien und die Religionskriege

