
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 8

Artikel: Die Theologie der Intoleranz : (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theologie der Intoleranz
(Schluss)

Die Kirche hat sich aber mit dieser
Art Rechtfertigung der Berufung auf
die Bibel nicht begnügt; ihre Theoretiker,

vorab Augustin, haben die Theologie

der violenten Intoleranz auch
noch mit einem scheinbar logisch
aufgebauten theoretischen System
begründet, d. h. sie haben eben die
Theologie der violenten Intoleranz
entwickelt, die wir jetzt noch kurz in
ihren Hauptthesen skizzieren wollen.

1. Glied der Argumentenkette:
Ausgangspunkt dieser Theologie ist der
Grundsatz, der allem Kirchendenken
zugrunde liegt: Seelenrettung ist
alles. Und die Begründung dieses Satzes

lag bekanntlich in folgender
Ueberlegung: Jeder Mensch (schon
der Säugling, ja der Embryo im
Mutterleibe) ist laut Paulus von Natur aus
dazu bestimmt, ewig im höllischen
Feuer zu brennen, also Billionen und
Billionen von Jahren ein Schicksal,

das man sich schrecklicher nicht
vorstellen kann. Nun kann aber der
Mensch von diesem Schicksal gerettet

werden; die Rettung, die möglich
ist, bedeutet für ihn gleich das Gegenteil,

nämlich eine ungetrübte, ebenfalls

ewige Glückseligkeit, also
wiederum während ungezählten Billionen
von Jahren. Nun ist es an sich
einleuchtend: Wenn dem so ist, so gibt
es allerdings nichts Wichtigeres, als
eben diese Rettung, die als Seelenheil
bezeichnet wurde.

2. Glied: Die zweite Hauptsäule der
Theologie der violenten Intoleranz
bestand nun in der Feststellung, dass jene

Rettung des Menschen von dem
schrecklichen Unheil, das an sich
jedem droht, nur durch den Glauben
im Sinne einer lückenlosen und
kindlichen* Annahme der Lehren der
Kirchen erfolgen könne. Der Glaube
in diesem Sinne war also die absolute

Voraussetzung jener Rettung, eben
des Seelenheils.

«Prima salus est rectae fidei regu-
lam custodire et patrum traditiones
servare»**

' Laut dem trid. Katechismus ist es dem
Laien verboten, die Glaubenslehren
«vorwitzig zu untersuchen», man habe sie «einfach

zu glauben». Auch noch das neueste
Konzil verlangt von den Gläubigen
ausdrücklich und wiederholt «Glaubensgehorsam»

gegenüber dem Klerus.

oder
«Wer da will selig werden, der muss
vor allen Dingen den rechten Glauben

haben. Wer denselben nicht
ganz und rein hält, der wird ohne
Zweifel verloren sein. Dies aber ist
der rechte christliche Glaube, dass
wir einen einigen Gott in drei
Personen und drei Personen in einer
Gottheit ehren und nicht die
Personen ineinander vermengen noch
das göttliche Wesen zertrennen.»
(Aus dem athanasischen
Glaubensbekenntnis, auf das die Pfarrer
heute noch verpflichtet werden, zit.
in «Freies Christentum» Febr. 1977,
S. 25).

3. Glied: Gott hat den Menschen
befohlen, ihr Heil durch den Glauben im

genannten Sinne zu wirken (vgl. Gas-
pari: «Deus jussit credere»).

4. Glied: Aus den bisher genannten
Grundsätzen leiteten die Theologen
mit einer gewissen Logik ab, Unglaube

und Irrglaube sei die schlimmste
Sünde, schlimmer als Mord, zumal er
ansteckend sei, wieshalb sie den
Unglauben und Irrglauben immer auch
als die Pest bezeichneten. Ein

Mensch, der den wahren Glauben
gefährdet und untergräbt, der anders
denkt und lehrt als die offizielle
Kirche, wurde als schlimmster Sünder
und als schlimmster Feind der Gesellschaft

qualifiziert, der geradezu als
das Böse schlechthin nach den
Grundsätzen 'des alten Testamentes

«aus eurer Mitte auszurotten»
(5. Mose 13/6; 17/7—12; 19/19; 21/21

ff.; 24/7)
war.
5. Glied: Diese Sünde des Unglaubens
wurde als so schlimm erachtet, dass
bei der Verfolgung derselben selbst
alle Pietätspflichten und jeder Gedanke

der Menschlichkeit weichen mussten.

Aus diesem Grunde hat die
Kirche Ketzern gegenüber auch das
Kirchenasyl recht aufgehoben. Im Altertum

war es ja so, dass auch die
Verfolgung des grössten Verbrechers vor
den Tempeltüren Halt machen musste.

6. Glied: Auch für die früher so gepriesene

Religionsfreiheit war jetzt kein

** So im Ergebnis heute noch It. dem neuesten

Konzil (Rahner u. Vorgrimler z. B. S.
139). Vgl. auch Gaspari, Kat. S. 93.

Raum mehr. Die Religionsfreiheit wurde

von Augustinus als «libertas perdi-
tionis» (Freiheit zum Verderben und
die Toleranz als res ignominiosissima*
vehement abgelehnt; und dabei blieb
es bis zum 2. Vatikanischen Konzil. Die
Religionsfreiheit wurde noch um die
Jahrhundertwende als Wahnsinn (de-
liramentum) deklariert und abgelehnt.

7. Glied: Das einschneidendste Glied
in der Kette der Argumentation der
Theologie der violenten Intoleranz war
die Lehre, Irrglaube und Unglaube
seien nicht nur Sünde im

theologisch-moralischen Sinne, sondern
gleichzeitig öffentliche Verbrechen**;
(Delikte), und zwar erst noch die
schwersten aller Delikte. Man sprach
von Majestätsbeleidigung und von
Religionsverbrechen. Eine von der Lehre
der Kirche abweichende Ansicht und
Lehre wurde in aller Form zu einem
staatlichen Verbrechen gestempelt.
Nur scheinbar konnte sich die Kirche
hier auf die Antike berufen, denn dem
antiken Menschen wäre es hie eingefallen,

jemandem wegen einer
abweichenden theologischen Ansicht an
sich auch nur einen Vorwurf zu
machen, geschweige denn eine solche
Abweichung zu einem Verbrechen zu
stempeln. Eine Ahndung kam nur bei
subversiver Tätigkeit und Verachtung
des Staates in Frage.

8. Glied: Ein weiteres Glied in der
Kette der Argumentation der Theologie

der Intoleranz war der Satz, es sei
die oberste Pflicht jedes Christen, den
wahren Glauben der Kirche nicht nur
selber anzunehmen und zu bewahren,
sondern auch gegen Angriffe zu
verteidigen. Daraus (und aus Glied 5)

wurde u. a. gefolgert, dass selbst
Eltern ihre Kinder und Kinder ihre
Eltern anzuzeigen hätten, wenn auch
nur ein Verdacht der Ketzerei oder
des Heidentums bestehe.
Selbstverständlich folgerte die Kirche
für sich selber aus den bisherigen
Sätzen, dass es ihre vornehmste
Aufgabe sei, über die Reinheit der Lehre
zu wachen und die ihr anvertrauten
Seelen vor dem schrecklichen Unheil
des Irrglaubens zu bewahren, denn

— so wurde argumentiert — Gott
verlange von jedem Hirten Rechenschaft

über die ihm anvertrauten See-

* Das Abscheulichste, was es geben kann

** Hier konnte man sich wieder auf Paulus
berufen, der die Häresie in einem Atemzuge
mit Giftmischerei nannte (Gal. 5/19).

73



len. Daraus glaubte die Kirche folgern
zu dürfen, dass die Hirten jedes, auch
das scheusslichste, Mittel anzuwenden

hätten, um die Seelen vor der
Irrlehre und damit vor dem ewigen Feuer
zu retten, denn, so argumentierte sie:
Was bedeutet es schon, wenn ein
Ketzer eine so kurze Zeit lang die
Qualen des Feuertodes zu erleiden
oder Folterungen über sich ergehen
lassen muss, wenn man bedenke,
dass er dadurch selber vielleicht für
eine Ewigkeit von einem unendlich
viel schlimmeren Schicksal bewahrt
wird, ja dass dadurch jedenfalls
Tausende von anderen Seelen vor
diesem Schicksal verschont werden. Der
Glaubensterror war damit zum legitimen

Kirchenmachtmittel deklariert.
Die Leute scheuten sich auch nicht,
ihre Massnahmen offen als Terror zu
bezeichnen (so Augustin laut Meru-
la S. 3 und auch in einem Gesetz Ju-
stinians).
Das Entscheidendste an diesem 8.

Glied in der Kette der Argumentationen
war aber folgendes:
Auch die Kaiser waren ja nach 313

(mit Ausnahme Julians) immer Christen

(wenn auch meistens sonderbare)

und dasselbe galt immer mehr
auch von den übrigen Staatsbeamten
und Richtern. Diesen christlichen
Kaisern und den Organen des Staates
wurde nun vorgehalten, ihre Aufgabe
sei das Heil der Untertanen, das
bonum commune. Nun sei aber (und
auch das ist an sich logisch, wenn
man von den Prämissen der Prinzipien

1 und 2 ausgeht) selbstverständlich

das Seelenheil, die Rettung der
Seelen von jener ewigen Qual, das
oberste unter den vom Staate zu
schützenden Gütern (vgl. dazu z. B.

heute noch Mansbach III 39 ff.). Auch
aus dieser Sicht ergebe sich für die
staatlichen Behörden und im besonderen

für den Kaiser die oberste und
erste Pflicht, die Untertanen vor den
Wölfen zu schützen, die ihnen dieses
Seelenheil nehmen wollen, nämlich
vor den Irrlehrern, den Ketzern. Oder
von einem anderen Vergleich her
gesehen: Wenn der Unglaube die
schlimmste ansteckende Krankheit ist,
so war es nur naheliegend, dass es
auch die Aufgabe des Staates war,
die Untertanen vor dieser Ansteckung
zu schützen und den Erreger zu
beseitigen.*

* Zu dieser und der im Grundsatz 7 erwähnten

Begründung der Pflicht des Staates, die

Zu dieser Pflicht des Staates, die
Untertanen vor den Gefahren des
Irrglaubens zu schützen, gehörte es
nach den Lehren der Kirche auch, alle

Glaubensversuchungen von den
Gläubigen fernzuhalten, und zu
diesem Behelfe z. B. ketzerische Bücher
zu vernichten, Diskussionen und
Versammlungen mit und von Ketzern zu
verhindern oder heidnische
Kultgegenstände zu vernichten (vgl. dazu
noch für die Neuzeit Gaspari 319).
9. Glied: Um vollends das gute Gewissen

wieder herzustellen, hat die Theologie

der violenten Intoleranz auch
noch ein anderes Prinzip herausgefunden,

das ebenfalls irgendwie
logisch aus allem anderen folgt, nämlich:

Der Glaubenszwang und die
gewaltsame Unterdrückung von Irrlehren

ist nicht nur ein göttliches Gebot,
sie ist ein Liebesgebot. Es ist reinste
Liebe zum Mitmenschen, ihn mit
allen Mitteln zum Glauben zu zwingen
oder einen Menschen durch Folterungen

zum Widerruf oder zum Geständnis

einer Irrlehre zu veranlassen, oder
einen hartnäckigen Ketzer auf
möglichst grausame Weise zu martern und
zu töten. Die Theologen der violenten
Intoleranz wurden nicht müde, zu
betonen und in ihren Predigten zu
verkündigen, das alles sei eine barmherzige,

bzw. heilsame Strenge; die
brutalen Verfolgungsgesetze seien «leges
misericordiae»*; die Flammen,
mit denen ein Ketzer verbrannt werde,

seien reine Flammen der Liebe.
Diese Grundsätze wurden nun von
den Theologen der Intoleranz, allen
voran Augustin, mit einem Riesenaufwand

an Spitzfindigkeit, Sophisterei
und Rabulistik begründet und
systematisch zu einem theologischen
System verwoben. Für einen antiken
Rheotor, wie Augustin, der übrigens,
wie später Zwingli, die Theologie der
Intoleranz zuerst ablehnte, mochte es
verlockend sein, die tiefe Kluft
zwischen der Haltung Jesu und der
alttestamentlichen Intoleranz zu
überbrücken. Kein noch so abstruses und
akrobatisches Argument wurde dafür
verschmäht. Wer sich über die Art
dieser Argumentation einen präzise-

Ketzer zu bestrafen, kam später noch die
Zwei-Schwerter-Theorie, wonach beide
Schwerter dem Papste zustanden, der aber
eines dem Kaiser anvertraute, das dieser
dann ad nutum papae, auf den ersten Wink
des Papstes, anzuwenden habe.

* barmherzige Gesetze

ren Eindruck verschaffen will, braucht
nur das Büchlein von Mathäus Meru-
la «Compelle intrare» zu lesen. Er

wird aus dem Staunen kaum
herauskommen, wie ein doch recht gebildeter

Mann wie Augustin (dasselbe gilt
von Merula) sich nicht schämte, mit
so abstrusen und kindischen
Argumenten zu operieren. Dabei wurden
im besonderen auch alt- und
neutestamentliche Texte in einer Art malträtiert,

dass man oft seinen Augen nicht
recht traut. Ein repräsentatives
Beispiel ist die Perikope Lk. 14/23 mit
der Wendung «cogite», bzw. «compel-
lite intrare», deutsch «nötigt sie
hereinzukommen» (d.h. in den Saal des
Gastmahls), welcher Ausdruck prompt und
ohne Zweifel mala fide* als Befehl
zum Glaubenszwang ausgelegt wurde,

was niemandem ferner liegen
konnte als Jesus. Selbst der Ausdruck
«der Hirte» musste herhalten, denn
der Hirte trage ja einen Stab; nun sei
aber ein Stab doch dazu bestimmt,
die Schafe nötigenfalls zu schlagen
und zu züchtigen. Oder Augustin
knüpfte an einen Text aus den Sprüchen

Salomos an, den er wie folgt
übersetzte: «Ein harter Knecht kann
mit Worten (verbis) allein nicht
gebessert werden .» Also müsse man
ihn eben mit Schlägen traktieren.
Oder er entdeckte in Bibeltexten mit
kindlicher Freude den Ausdruck «per-
sequebar», der ihm bereits eine
Rechtfertigung zu blutigen Verfolgungen

von Ketzern bot (Ps. 17/38 und
101/,15). Natürlich musste auch das
Gleichnis vom Wolf, der die Schafherde

verwüstet, immer wieder herhalten

oder das Wort «eines ist notwendig».

Man versäumte auch nicht,
durch zahlreiche, oft an den Haaren

herbeigezogene Beispiele darauf
hinzuweisen, wie oft Gott selber
gegen die Feinde des Glaubens
unerbittlich vorgegangen sei und wie er
seinen Knechten gegen solche vorzugehen

geboten habe. Man begegnet
hier nicht nur Namen wie Mose,
David, Josias, sondern auch dem König
von Ninive oder Darius oder Petrus
(Anania und Saphyra), und selbst Sara
fehlte nicht. Augustinus schämte sich
auch nicht, ganz offen den Grundsatz
zu vertreten, die Kirche müsse überall

dort, wo sie sich in der Minderheit
befinde, auf Religionsfreiheit pochen,
diese aber ablehnen, wo sie sich an

* Döllinger sprach von handgreiflichen
Trugschlüssen (Dörries, Wort S. 62 N. 105)

74



der Macht befinde, ein Grundsatz, dem
bis heute getreulich nachgelebt wird.
Seinen Gegnern hielt Augustin vor:
«Ubicumque possunt cogunt, et ubi
non cogunt non possunt» (Merula
S. 20).* Aber er hätte sich zweifellos
nicht verteidigt, wenn man ihm
entgegengehalten hätte, das sei ja auch der
Grundsatz der von ihm vertretenen
Kirche; und dieser vielsagende Satz
gilt denn auch heute noch und ist als
Schlüssel zum Verständnis mancher
Zustände zu betrachten.
Die hier entwickelte Theologie der
violenten Intoleranz wurde im Laufe
der Jahrhunderte weiter ausgebaut
und modifiziert. Zeitweise wurde sie
auch abgeschwächt oder gar
überhaupt in Frage gestellt. Aber im
wesentlichen hat sie sich bis in die neueste

Zeit erhalten. Thomas von Aquin
fand, die Häretiker dürfe und müsse
man einsperren oder verjagen, weil
sie mit ihrer Krankheit die Gesunden
verderben. Er fuhr fort: «Der Staat
mag sie wegen des Deliktes laesae
majestatis oder gar wegen Beleidigung

der göttlichen Majestät hinrichten

lassen (Dörries Wort 105 a).
In der Reformationszeit konnte man
beide Theologien dicht nebeneinander
vertreten finden. So sagte Luther
einerseits:

«Nulli cogendi sunt ad fidem» (Dörries

Wort 79) oder «Christus non
voluit vi et igni cogere homines ad
fidem, dedit ob id gladium spiritus,
ut in hoc pugnarent qui sui filii
sunt» (Dörries Wort 78 f. N 125).

Aber handkehrum forderte Luther die
Gläubigen auf, zu rauben, zu würgen,
zu brennen und zu bestrafen, kurz alles

zu tun, bis die Feinde überwunden

seien (Deschner 45).

Zwingli, war anfänglich ebenfalls Gegner

der violenten Intoleranz. Doch
schwenkte auch er zum Gegenteil
sofort um, als er seine klerikale Macht
gefährdet sah. Schliesslich berief er
sich ausdrücklich auf das oben
erwähnte Gesetz des Theodosius von
381 (Dörries, Wort 51), und seine
Haltung endete in einer vollendeten
Theologie der violenten Intoleranz, die
ihn zum Schwerte gegen die Feinde
des Glaubens greifen liess, die er
auch mit allerlei Strafen belegte; den
Behörden auferlegte auch er aus-

' Auch Burckhardt bemerkte, die Kirche
übe nur dort Toleranz, wo es nicht anders
gehe (Weltgeschichtliche Betrachtungen
S. 194).

drücklich die Pflicht, «für das Seelenheil

der Untertanen» zu sorgen (vgl.
dazu allgemein Farner S. 126 ff., 129,
134).

Mit der Praktizierung des widerlichen
Satzes «cujus regio ejus et religio»
wurde die violente Intoleranz gerade
auch in der Reformationszeit hüben
und drüben konsequent angewendet.
In der katholischen Kirche erhielt sich
die Theologie der violenten Intoleranz
in der ursprünglichen Schärfe bis in
die neueste Zeit:
Noch 1895 schrieb ein offizielles
Organ der Kurie:

«Gewiss werden manche unter den
Söhnen der Finsternis* mit rollenden

Augen und aufgeblähten Bak-
ken gegen die sogenannte Unduldsamkeit

des Mittelalters losziehen.
Wir brauchen die Wertlosigkeit
solchen dummen Geschwätzes unseren

Lesern nicht klar zu machen.
Mit vollem Recht haben kirchliches
und bürgerliches Gesetz gemeinsam

gegen derartige Sykophanten
(die Ketzer) gekämpft, damit die
Schafherde nicht verwüstet werde
durch Wölfe im Schafsfell. Kommen
Wölfe im Schafsfell, um die Lämmer

zu zerreissen, dann sollen sie
mit Feuer und Schwert vertrieben
werden O ihr gesegneten Flammen

der Scheiterhaufen! Durch
euch wurden nach der Vertilgung
einiger ganz und gar verderbter
Menschen Tausende von Seelen
von Irrtum und ewiger Verdammnis
gerettet O erlauchtes und
ehrwürdiges Andenken Thomas Tor-
quemadas! Dieser erste Grossinquisitor

hatte zweitausend Ketzer
verbrennen lassen» usw.
(Aus Emil Lucka, Torquemada,
1926, S. 176 ff.)

Und 1910 schrieb ein Professor am
päpstlichen Kollegium de Propaganda
fide:

«Wenn die Gesellschaft für sich das
Recht in Anspruch nimmt, einen
Mörder, selbst wenn er bereuen
sollte, hinzurichten, warum sollte
der Kirche das gleiche Recht
verweigert werden bei einem
Menschen, der sich eines so schweren
Verbrechens schuldig macht, wie es
die Ketzerei ist?» — Hierauf wird
gegen die Ansicht polemisiert, dass
ein so strenges Verfahren nicht
mehr in unsere Zeit passe. «Wenn

* Vielleicht gehört auch der Leser dazu

man bedenkt, welch ernste Sache
es ist, den von Gott selbst
eingesetzten katholischen Glauben zu
verfälschen, und wie sehr die Ketzerei

der Gesellschaft Schaden
zufügt, so wird man wohl einräumen
müssen, dass, wenn ein
Majestätsverbrecher oder ein Mörder
berechtigterweise mit dem Tode bestraft
wird, die noch mehr den Tod
verdienen, die den katholischen Glauben,

den sie bekannt haben, dann
öffentlich schmähen.»

So wie wir die Kirchen kennen, werden

sie mit Sicherheit den Einwand
erheben, alle diese Ausführungen
über frühere Gewalttaten und
Grausamkeiten um des wahren Glaubens
willen und über die Theologie der
Intoleranz seien heute gegenstandslos,
überholt und nicht mehr aktuell.
Das wäre eine grosse Täuschung.
Solange die dogmatische Intoleranz
vertreten wird — und sie wird, wie
ausgeführt, heute noch so hartnäckig
und absolut vertreten wie eh und je,
so auch noch vom neuesten Konzil
der katholischen Kirche und dem
gegenwärtigen Papst — besteht auch eine

akute Gefahr, dass auch die Theologie

und Praxis der violenten Intoleranz

bald wieder einmal aus der
Schublade gezogen und reaktiviert
werden könnte. Dieser Auffassung war
auch der Historiker O. Seeck in einer
Zeit des Liberalismus, während heute
eine gegenteilige Tendenz sichtbar
geworden ist. Er schrieb: «Die
Foltern und Scheiterhaufen der Inquisition

waren nur die Konsequenz dessen,

was schon die Urkirche gelehrt
hatte — gemeint die Theologie der
dogmatischen Intoleranz — und wer
sich auf ihren Standpunkt stellt — wie
es das Christentum heute noch tut —
kann auch diese ihre letzten
Auswüchse kaum verurteilen» (Otto
Seeck, Die Geschichte des Unterganges

der antiken Welt. 5 Bände 1895

bis 1920, S. 199). Damit ist treffend
festgehalten, wie falsch es ist, zu
glauben, unsere heutige Situation sei

ungefährlich, weil die Kirchen «nur
noch» die dogmatische Intoleranz
verträten. Diese kann wie gesagt über
Nacht — und wird es auch, wenn die
Kirche die soziologischen Verhältnisse

für reif erachten wird — wieder in

die violente Intoleranz umschlagen.
Solange die Kirche sich nicht ent-
schliessen kann, die Bestimmungen
des Codex Iuris Canonici zu ändern,

75



Darum haben die vorstehenden Aus- Tempels in feindlichem Gebiet sei

führungen auch eminent praktische nicht «zeitgemäss» (gemeint im dama-
Bedeutung. Theodoret* hat schon zu ligen Persien, wo Repressalien zu be-
seiner Zeit ein Prinzip ausgesprochen, fürchten waren). -ola
das die Kirche seither treu befolgt:
Die Kirche mache nur das, was «zeit- Kirchengeschichte in «Bibliothek der Kir-
gemäss» sei; das Anzünden eines chenväter», Kösel, München 1926. S. 324 f.

Noch ein Theologe hat genug

in denen abweichende Glaubensansichten

und der Abfall vom katholischen

Glauben für strafbare Delikte
bezeichnet werden,
solange die Kirche nicht bereit ist, das
Prinzip der vollen Religionsfreiheit in
der für sie verbindlichen Form einer
«Constitutio» zu erlassen (sie hat im

Vatikanischen Konzil dafür
bezeichnenderweise nur die Form der «de-
claratio» gewählt),
solange sie es nicht lassen kann,
ausgerechnet in der Erklärung über die
Religionsfreiheit noch zu betonen,
dass die katholische Religion die einzig

wahre Religion sei und die katholische

Kirche die einzige Kirche Christi,

dass sie die Lehrerin der Wahrheit
sei, dazu berufen, die Wahrheit
authentisch und autoritativ zu verkünden,

und dass die Gläubigen zum
Glaubensgehorsam verpflichtet seien,
solange die Kirche jedem Versuch,
ihr ungerechtfertigtes und widerliches
Monopol am Radio und Fernsehen zu
lockern, mit allen Mitteln entgegentritt,

solange die Kirche allen «Abweichlern»

den Prozess macht,
solange die Kirche keine moralischen
Hemmungen besitzt, am mittelalterlichen

Privilegiensystem des Landes-
kirchentums mit allen Mitteln festzuhalten,

obschon dieses allen
Forderungen der Religionsfreiheit, derGleich-
heit, der Gerechtigkeit und der Liebe
wie eine Faust aufs Auge erscheint,
solange die Kirche nicht ehrlich
genug ist, ein echtes Bekenntnis ihrer
greuelhaften Sünden gegen die
religiöse Toleranz abzulegen, sondern im

Gegenteil die Unverfrorenheit besitzt,
in einem öffentlichen Konzil zu erklären,

«die Lehre der Kirche, dass
niemand zum Glauben gezwungen werden

dürfe, habe alle Zeiten
überdauert»,

solange besteht nicht die geringste
Gewähr dafür, dass die Kirche nicht bei
ihr günstig erscheinenden Verhältnissen

zur gewalttätigen und brutalen
Intoleranz zurückkehren wird.
So gut wie die Kirche, die eben aus
dem Martyrium hervorgegangen war,
fast über Nacht von der Theologie der
Toleranz zur Theologie der Intoleranz
hinüberwechseln konnte, und so gut
wie Luther und Zwingli fast von einem

Tag zum anderen die Wendung um
180 Grad zu vollziehen imstande
waren, so kann dasselbe auch in unseren

Tagen geschehen.

In den letzten Jahren hat die Zahl der
Theologen beider christlicher
Grosskirchen, die von ihrer offiziellen
Kirchenlehre genug haben, in
bemerkenswerter Weise zugenommen. Als
neues Beispiel dafür sei der angesehene

katholische Kirchenrechtler der
Universität Tübingen, Johannes
Neumann, benannt.
In einem Schreiben an den
Kultusminister von Baden-Württemberg
erklärt er, dass er nicht mehr in der Lage

sei, sein wissenschaftliches Arbeiten

im Auftrag und gemäss den
offiziellen Lehren der römisch-katholischen

Kirche fortzusetzen. Er begründet

diesen Schritt folgendermassen:
«Nach meinen langjährigen und bisher

von kritischem Glauben geprägten

Erfahrungen, verhindert das
System der römisch-katholischen Kirche
nicht zuletzt durch die gesetzlich
verordnete Gehorsamspflicht gegenüber
dem kirchlichen Lehramt, dass die —
vor allem in meinem Fach — deutlich
zu Tage tretenden Probleme sachgerecht

erforscht, angemessen besprochen,

menschlich beurteilt und die
gewonnenen Erkenntnisse auch ehrlich

und verantwortlich ausgesprochen
werden. Das kanonische Recht zeigt
mit harter Deutlichkeit sowohl den
Machtanspruch als auch die prinzipielle

Unwandelbarkeit des
römischkatholischen Systems. Dieses ist auf
den Zwang der Gesetze und die
Entscheidungsunfreiheit der Person
aufgebaut. Dabei werden die Unterwerfung

unter den gesetzlich verordneten
und psychologisch tiefgreifenden
Zwang, ebenso wie die Aufgabe der
personalen Selbstverantwortung als
Demut gepriesen, obwohl sie tatsächlich

meist die Selbstentfremdung der
sich solchermassen Demütigenden
bewirken. Gerade die in der Kirchenleitung

Tätigen sind oftmals die ersten
Opfer jenes Systems, dem sie dienen.
Ich vermag nicht länger in meinen
Vorlesungen den Studierenden die
Diskrepanz zwischen unserer freiheit¬

lich demokratischen Rechtsordnung
auf der einen und der absolutistischen
Nicht-Rechtsordnung auf der anderen
Seite als zwei miteinander vereinbare
Formen der Gerechtigkeit darzustellen.
Ich werde das Fach Kirchenrecht als

objektive Darstellung dessen, was in

der christlichen Kirche als Recht galt
und gilt weiterhin an der Universität
Tübingen vertreten. Aus den
angeführten Gründen kann ich es
allerdings vor meinem Gewissen nicht
mehr verantworten, dies im Sinn der
römisch-katholischen Lehre zu tun.
Denn sowohl die christliche Religion
insgesamt als auch ihr Recht, insofern
es humanes Recht darstellt, verstehe
ich als geschichtlich vermittelte,
vernünftige, menschliche Erfahrung. Nur
in diesem Sinn vermag ich dieses
Recht und seine Ordnung zu lehren.
Vor allem ist es mir aus den dargelegten

Gründen nicht mehr möglich,
junge Menschen zum Dienst in dieser
konkreten Kirche zu ermuntern, wie
es auf Grund der missio canonica von
mir erwartet wird.»
Soweit Professor Neumann, der sich
damit nach den Küng, Schulz und
anderen zwar nicht vom Christentum,
wohl aber von der offiziellen Kirchenlehre

distanziert. Was wird in dem von
der streng konservativen CDU
beherrschten Baden-Württemberg sein
Schicksal sein? Wird er seinen Lehrstuhl

behalten können oder einem

Romhörigen als Kirchenrechtler Platz
machen müssen?

Walter Gyssling

Ein grosses Licht war der Mann eben nicht,
aber ein grosser (bequemer) Leuchter. Er
handelte mit anderer Leute Meinungen.

Georg Christoph Lichtenberg

An keinem Umstände, glaube Ich, lässt
sich der eigentliche Charakter eines Mannes

oder einer Nation so unterscheidend
erkennen als an der Behandlung des Weibes.

Johann Gottfried Herder (1744—1803)

76


	Die Theologie der Intoleranz : (Schluss)

