Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 7

Artikel: Die Theologie der Intoleranz [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sein politischer Realismus — heisst
es in dem Artikel — «machte mit Gol-
da Meirs Machtantritt (nationalisti-
schen) Mythen Platz. Das Land ergab
sich einem engstirnigen Nationalis-
mus ... und die Arbeiterpartei ist seit-
her nur mehr ein Stitzpunkt der
Macht geworden. Mit dem Aufgeben
ihres sozialen Programms hat sie

auch ihre Glaubwirdigkeit in den
Augen der o6ffentlichen Meinung zum
Grossteil eingeblsst.»

Sie ist heute ein nationalistisches An-
hangsel der Bourgeoisie, das in einem
vergrosserten «Vaterland» vergross-
ten Machteinfluss und Gewinn sucht.
Und das ist nur méglich mit Hilfe der
Orthodoxen. Otto Wolfgang

Die Theologie der Intoleranz

I. Préliminarien

Es empfiehlt sich, die Darstellung der
Theologie der Intoleranz in einen —
man kann auch sagen in ihren — hi-
storischen Rahmen hineinzustellen.
Zu diesem Rahmen gehdren vorab die
ersten zwei Jahrhunderte nach dem
Toleranzedikt von Mailand (d.h. ab
313 u.Z.). Dadurch wird diese Dar-
stellung erst anschaulich und lebendig
weil namlich die Theologie der violen-
ten Intoleranz in dieser Zeit entstan-
den ist.

Wir wollen aber den Anfangstermin
dieses Rahmens um etwa 100 Jahre
vorverlegen, d. h. noch etwa 100 Jah-
re vor 313 hinzunehmen. Dies eroff-
net uns namlich die pikante Perspek-
tive, dass die Kirche bis zum Jahre
313 mit Vehemenz die gegenteilige
Theologie vertreten hat, namlich die
Theologie der Toleranz, die sie — bis
heute — immer dort zur Anwendung
bringt, wenn und wo sie sich in der
Minderheit befindet.*

Bis zum Jahre 313 u. Z. war das Chri-
stentum keine anerkannte Religion. Es
war bis dahin illegal und musste zeit-
weise im Untergrund leben und wir-
ken. Die Kirchen schlagen aus dieser
Zeit immer noch Kapital, wobei die
Verhéltnisse bis auf den heutigen Tag
falsch dargestellt werden, indem auch
in neueren Werken immer noch der
Eindruck erweckt wird, als seien die
Christen bis zum Jahre 313, also mehr
als 300 Jahre lang blutig verfolgt, ja
in Massen abgeschlachtet worden.
Das ist im Grunde genommen eine gi-
gantische Geschichtsfélschung, denn
die geschichtliche Wirklichkeit sieht
ganz anders aus:

Gewiss, die Christen hatten es in die-
ser Zeit nicht leicht; sie waren tatsdch-
lich lange das «odium generis huma-

* Also heute z.B. in den Oststaaten, zu
gleicher Zeit, in der sie in andern Gebie-
ten der Welt die Theologie der Intoleranz
verkiindet und anwendet.

ni». Aber von einer 300 Jahre lang
dauernden blutigen Verfolgung zu re-
den, ist schlicht und einfach eine gro-
be Unwahrheit.

Das gewiss grausame Massaker* unter
Nero miissen wir zum vornherein aus-
klammern, denn abgesehen davon,
dass die Christen damals als eine vol-
lig unbedeutende jiidische Sekte gal-
ten und sich auch selber nicht als
neue Religion verstanden, ging es
dort liberhaupt nicht um eine Repres-
sion, sondern um ein Alibi eines gei-
steskranken Kaisers, um den Volks-
zorn von sich abzuwenden. Von einer
«Christenverfolgung» im eigentlichen
Sinne des Wortes wird hier kein Hi-
storiker reden.

In Wirklichkeit sind die Historiker dar-
in einig, dass die eigentlichen umfas-
senden Christenverfolgungen erst im
Jahre 250 u. Z. begannen, dass es al-
so wahrend eines Vierteljahrtausends
keine generellen Christenverfolgun-
gen im grossen Stile gab. Die erste
wurde etwa im Jahre 250 u.Z. von
Decius, einem edlen Kaiser, angeord-
net, dauerte aber nur ganz kurze Zeit,
weil Decius bald nach der Anordnung
starb. Es gab damals viele Verbannun-
gen namentlich in Bergwerke, aber
nur ganz wenige Hinrichtungen, dafiir
aber Massenabfille, auch solche von
Bischéfen und erst recht unter dem
niederen Klerus. Nachher hatten die
Christen, abgesehen von einem kur-
zen Unterbruch unter Valerius (258),
wieder fast ganze 50 Jahre Ruhe, und
das war ja auch die eine Periode, in
der sie besonders erstarkten und erst-
mals in grossem Ausmasse eigentli-
che Kirchen bauen konnten.

Die einzige langere und wirklich harte
Christenverfolgung wurde vom eben-
falls edlen und gerechten Kaiser Dio-
kletian angeordnet, der lange um die-
sen Entscheid gerungen hatte und

* Wenn die betr. Mitteilung Uberhaupt
stimmt, was von namhaften Historikern ver-
neint wird. .

sich auch lange gegen das Blutver-
giessen straubte. Er wurde im Grunde
durch andere dazu Uuberredet. Die
Verfolgung begann im Jahre 303, ver-
lief in Form einer Eskalation und en-
dete um 311, was zum Ergebnis fiihrt,
dass systematische Christenverfolgun-
gen im ganzen nur wahrend etwa 15
Jahren stattfanden; auch diese wur-
den nicht in allen Teilen des Riesen-
reiches rigoros durchgefiihrt; jeden-
falls gab es Gebiete, die davon relativ
wenig spirten.

Die lbrigen fast 300 Jahre der ersten
Christenzeit waren fiir die Christen,
auf die man o6ffentlich erst im zweiten
Jahrhundert aufmerksam wurde, ge-
wiss im allgemeinen eine ungemiitliche
Aera; da sie illegal waren, mussten sie
immer mit Einzelmassnahmen rech-
nen, und es kam auch bis zu den
reichsweiten Christenverfolgungen im-
mer wieder zu solchen lokalen und
zeitlich begrenzten  Massnahmen,
auch Exekutionen, namentlich bei
Volksfesten und Zirkusspielen. Beson-
ders gefahrdet waren die verhassten
Christen in Zeiten nationaler Kata-
strophen, denn die Nichtchristen
glaubten jeweils sofort, das sei nun
die Rache der Gotter, weil man diese
«Gottlosen» (wie man die Christen
nannte), die goétterfeindlichen Chri-
sten, nicht wirksam bekampft habe.
Nicht selten gab es lokale kleinere
und grossere Verfolgungen, indem
Statthalter bei Volksfesten zum Bei-
spiel auf den Ruf «die Christen vor die
Léwen» aus Angst vor dem Volke (wie
bei Pilatus) eingingen und dem Volke
Christenopfer gewéhrten. Hier und
dort kann man von eigentlichen, aber
nur lokalen Christenverfolgungen
sprechen. Dabei muss man sich be-
wusst sein, dass die Wut des Volkes
verstandlich war, denn die Christen
haben wirklich alles abgelehnt, be-
kampft und verdchtlich gemacht, was
dem rémischen Volke lieb, teuer und
heilig war; sie haben (iber dessen
Gotter gelastert, und vor allem haben
sie gewiinscht und prophezeit, der
romische Staat, der Stolz des ganzen
Volkes, werde und miisse bald unter-
gehen, der Kaiser war fiir sie ein
Scheusal, das bose Tier aus dem Ab-
grund, und dergleichen mehr.
Festzuhalten ist, dass gerade die Kai-
ser fast durchwegs die Christen nicht
verfolgt, sondern im Gegenteil oft ge-
gen die zeitweise aufbrechende Volks-
wut geschiitzt haben.

61



Nun: In dieser Zeit, als die Christen

eine mehr oder weniger verhasste .

Minderheit waren (sie waren Ubrigens
weit weniger zahireich, als die Kir-
chenvéter immer behauptet haben), ist
nun das Gegenteil von dem entstan-
den, was wir hier schildern werden,
nédmlich eine Theologie der Toleranz.
lhre Apologeten haben sich damals
immer und immer wieder auf die Reli-
gionsfreiheit berufen, und sie haben
eine eigentliche, und ich mdéchte be-
tonen, sympathische und liberale
Theologie der Toleranz entwickelt. In
pathetischen und wehmitigen, oft
aber auch gereizten Klagen und Bitt-
schriften an Kaiser und Statthalter
und in offentlichen apologetischen
Schriften machten sie unablédssig mit
politischen, geschichtlichen, philoso-
phischen und religiésen Griinden gel-
tend,
es sei eine arge Rechtsungleichheit,
alle anderen anzuerkennen, nur
nicht die Christen,
die Priester der anderen Religionen
von Militardienst zu befreien, nur
nicht die christlichen,
es gehore zum natiirlichen und po-
sitiven Recht, dass jeder verehren
kénne, was er fir recht halte,
ja es gehére zum Wesen der Reli-
gion, dass sie frei sein miisse und
nicht erzwungen werden konne,
es sei geradezu Irreligiositat, ande-
re zu bestimmten religiésen Hand-
lungen zu zwingen (sie dachten an
die Kaiseropfer),
wer wirklich religids sein wolle*,
miisse die religiése Freiheit der An-
dersdenkenden respektieren,
Gott sei kein streitslichtiges Wesen,
erzwungene Opfer seien wertlos
und den Goéttern im Grunde alles
andere als angenehm,
Religion kénne nicht mit materiellen
Waffen, sondern nur mit Waffen des
Geistes kampfen: «Willst Du», so
sagte z.B. Tertullian, «mit Blutver-
giessen und mit Folterwerkzeugen
die Religion schiitzen, so besudelst
Du sie nur, aber Du verteidigst sie
damit nicht. Gibt es etwas (so rief
er zutreffend aus), was mehr dem
freien Ermessen anheimgegeben
wére als die Religion?» (Vgl. hier-
zu z. B. Dorries Wort 5 und Tzschir-
ner** S. 237).

* Und die Romer legten grossen Wert dar-
auf, ein sehr religioses Volk zu sein.

** H. G. Tzschirner, Der Fall des Heiden-
tums, Bd. 1, Leipzig 1829.

62

Nun wissen Sie: Die grosse Zasur flr
das Christentum war vor allem das
Jahr 313, als Konstantin die christli-
che Religion (diesmal definitiv) unter
die zulassigen Religionen aufnahm
(wohlverstanden noch nicht zur
Staatsreligion erklarte, wie oft ange-
nommen wird). Konstantin verehrte
zwar Christus, indem er in ihm einen
neuen erfolgreichen Schlachtengott
sah, aber sein Herz war mindestens
ebensosehr oder wohl noch mehr dem
Sonnengotte- Helios/Mithras zugetan.
Er wurde nicht miide, auf seine Art zu
betonen, dass jeder nach seiner Fa-
¢on selig werden kénne. Immerhin be-
giinstigte bald einmal er die christli-
che Religion in zunehmendem Masse;
die christlichen Bischofe, die den Kai-
ser noch kurz zuvor als das «bodse
Tier aus dem Abgrund» bezeichnet
hatten, anerkannten ihn sofort willfah-
rig als obersten Herrn der Kirche, und
zwar in jeder Beziehung. Sie, die kurz
vorher noch den Krieg so verurteilt
hatten, begleiteten den Kaiser auf sei-
nen Feldziigen und liessen fiir seine
Feldzlige beten. Abgesehen von eini-
gen nicht grundsétzlichen, aber un-
schonen Ausnahmen* gab es damals
keine Verfolgungen von Andersden-
kenden.

Das &nderte sich aber rasch, so rasch,
dass man aus dem Staunen kaum her-
auskommt. Schon der Sohn Konstan-
tins, Konstantius (Il.) (337—361), war
ein brutaler Verfolger der Heiden und
der sogenannten Ketzer. Er verbot z. B.
den Juden unter Todesstrafe (!) die
Beschneidung. Namentlich verbot er
schon 341 — obschon damals noch der
weitaus grosste Teil der Untertanen
«Heiden» waren — alle heidnischen
Opfer unter strenger Strafandrohung.
Valentinian verbot unter Todesstrafe
die sogenannten vaticinationes (ha-
ruspicia). Besonders hart wurden
auch die Manichéer, die scharfsten
Konkurrenten des Christentums, ange-
fasst; sie wurden als ehrlos und recht-
los erklart, aus der Gesellschaft aus-
gestossen; alle ihre Versammlungen
wurden verboten, Hauser, in denen
solche stattfanden, wurden konfisziert.
Seit Konstantius Il. waren auch Raub-
ziige und Zerstdrungsziige gegen
heidnische Tempel an der Tagesord-
nung. Monchhorden, zum Teil ange-
fithrt von Bischéfen, zogen, unterstiitzt

* Gegeniiber den Donatisten trat Konstan-
tin recht intolerant auf. lhre Lehren konn-
ten ihm ja auch nicht sympatisch sein.

von Gladiatoren und Militdr, in den
Provinzen umher und zerstérten un-
vorstellbare Kunstwerke in Riesen-
mengen, soweit sie sie nicht einfach
ausraubten. Den heidnischen Prie-
stern wurde erodffnet, wenn sie es
nicht zuliessen und nicht bereitwillig
alle Schreine 6ffnen wiirden, missten
sie sterben. Das gleiche oder noch &r-
gere Schicksal traf auch alle Hareti-
ker. Schon 379 hiess es in einem Ge-
setze: «Schweigen (conquiescant) sol-
len alle Andersdenkenden!» Deren
Ansichten  wurden als pervers,
schéandlich und verbrecherisch be-
zeichnet.

Die zweite grosse Wende fiir die Kir-
che, fir die damit das Zeitalter der
«ecclesia triumphans» begann, war
das Gesetz des Theodosius vom Jah-
re 380, als dieser Kaiser ausdriicklich
«allen Volkern», die «unsere Milde re-
giert» (die grosse Mehrheit dieser Mil-
lionen war Nichtchristen!) in aller
Form befahl, den christlichen Glauben
anzunehmen, und zwar unter Andro-
hung seiner Rache, die ihm vom Him-
mel libertragen worden sei, und zwar
in Form der katholischen* (d.h.
athanasischen).

Nachher ergingen weitere Verfol-
gungsgesetze Schlag auf Schlag: Ver-
bot von Versammlungen Andersden-
kender, von Kirchenbauten, von Syna-
gogenbauten, Konfiskationen, Entzug
des aktiven und passiven Erb- und
Schenkungsrechtes, Wegnahme von
Grundstiicken auch gegeniiber Chri-
sten, die den Heiden ihre Hauser fir
Versammlungen zur Verfligung stell-
ten, der Befehl, alle ketzerischen und
heidnischen Schriften unter Andro-
hung von Todesstrafe abzuliefern, das
Verbot, eigene religidse Funktionare
zu ernennen und zu weihen, erneute
Verbote heidnischer Opfer ebenfalls
unter Todesstrafe; es war auch ver-
boten, heidnische Tempel auch nur zu
betreten, Verbot von religiésen Dis-
kussionen, Einsetzung von eigentli-
chen Inquisitoren, ja sogar von De-
nunziatoren, die die Aufgabe erhiel-
ten, alle Andersdenkenden aufzuspii-
ren und vor Gericht zu stellen. Da es
anfanglich noch viele heidnische oder
jedenfalls nicht wirklich christliche
Richter und Behoérden gab, denen all
das zuwider war, wurden diese Verfol-
gungsgesetze zunachst nur lau oder
gar nicht vollzogen. Aber man half

* Dieser Ausdruck entstand damals, und
zwar als Gegensatz zum Arianismus.



grindlich nach: Einerseits libte der
Klerus einen beharrlichen Druck aus;
aber auch das fanatisierte christliche
Volk verlangte in Tumulten die An-
wendung der Verfolgungsgesetze (so
labil ist ja das Volk); vor allem wurden
die Verfolgungsgesetze noch durch
zahlreiche und immer schérfere Be-
stimmungen erganzt, wonach auch die
Behdrden selber bestraft wiirden,
wenn sie die Verfolgungsgesetze nicht
rigoros zur Anwendung brachten. Kein
Wunder, dass dann bald ganze Arbeit
geleistet wurde.

Die Strafen wurden schon in den er-
sten Jahrhunderten nach 313 mit aus-
gesuchter Bosheit ausgewahlt. In sa-
distischer Weise sagte man z.B. in
einem Gesetze den Juden: «Wisse,
wenn du eine Synagoge baust, dass
du sie fir die christliche Kirche
baust»; oder in einem anderen Geset-
ze hiess es, der vollige Ausschluss
aus der Gesellschaft sei schlimmer
als der Tod, und darum werde im Ge-
setz nicht die Todesstrafe, sondern
eben jene andere Strafe, der absolute
Ausschluss aus der Gesellschaft, ge-
wahlt; die Leute merkten dabei nicht,
dass sie sich im Lichte von Lukas 6/22
selber verurteilten.

Neben der brutalen Anwendung der
Gesetze gab es auch viele ungesetz-
liche Verfolgungsmassnahmen, die
meist nicht unterdriickt, sondern im
Gegenteil durch die Behdrden begiin-
stigt wurden:

So Zwangstaufen (die Leute wurden
teilweise massenhaft in die Kirchen
getrieben, «unterrichtet und getauft»).
Es gab auch Zwangskommunionen:
Die Mdnche fuhren mit Wagen, die mit
Hostien beladen waren, in die Gegen-
den, in denen sich Ketzer befanden,
sperrten den Ketzern in Massen mit
Gewalt die Mauler auf und stopften
ihnen die Hostien hinein, um sie nach
damaliger  magisch-primitiver ~ An-
schauung zu ihrigen zu machen.

Wie brutal man vorging, mégen auch
folgende Beispiele zeigen:

Als eine Delegation von Ketzern zum
Kaiser kam, um sich {iber die Verfol-
gungen zu beschweren, wurden die
etwa 80 Mann auf ein Schiff gebracht,
dieses auf hohe See gefahren und
dort angeziindet, so dass alle in den
Flammen umkamen.

Oder ein Ketzerfliihrer wurde verhaftet
und tagelang wahrend des Regenwet-
ters unter eine Regentraufe gestellt,
um ihn miirbe zu machen.

Das und vieles andere gehérte zur
Praxis der Gesetze, die in rauhen
Mengen erlassen wurden. In den er-
sten 300 Jahren u. Z., das heisst wah-
rend der sogenannten Zeit der Chri-
stenverfolgungen, gab es nur einige
wenige Gesetze, die sich direkt gegen
die Christen wandten und dies erst in
der allerletzten Zeit; ab dem vierten
Jahrhundert folgen die Gesetze gegen
die «Heiden» und Ketzer Schlag auf
Schlag. So hat allein Justinian einige
hundert Gesetze gegen Heiden und
Ketzer erlassen, von den sehr zahlrei-
chen fritheren gar nicht zu reden.

Und nun wissen wir ja: Die Zeit der
Verfolgungen der Heiden und Ketzer
dauert im Grunde bis in die allerneue-
ste Zeit. Wurden die Christen wéhrend
etwa 15—20 Jahren systematisch ver-
folgt, so wurden nachher die «Heiden»
und die Ketzer von der «Kirche der
Liebe» wihrend 1700 Jahren blutig
verfolgt.” )

Und wir wissen auch, wie grausam
die seitherigen Verfolgungen waren:
Wir brauchen nur an die Kreuzziige,
an die Abligenserabschlachtungen, an
die Hugenottenkriege, an die Bartho-
lomdusnacht, an die Saxenkriege, an
die Verfolgungen der Juden, an den
Dreissigjahrigen Krieg und alle die
Greueltaten zu erinnern, die damals
gang und gébe waren, an die Hexen-
verfolgungen und vor allem an die
Inquisitionen.

Es gibt dabei nichts Grausames, was
die «Kirche der Liebe» nicht ersonnen
hatte, um sich jedermann zu unter-
werfen, der es wagte, etwas anderes
zu verkiinden oder auch nur zu den-
ken, als sie lehrte. Ein Kirchenhistori-
ker musste zugeben, dass keine Reli-
gion soviel Blut wegen der sogenann-
ten Rechtsglaubigkeit vergossen habe
wie die «Kirche der Liebe». Die Kir-
chengeschichte ist mit Feuer und Blut
geschrieben worden wie keine andere
Geschichte.

Und was dabei alles geschehen ist,
ist so grauenhaft, dass man kaum dar-
an denken darf: Vollig rechtlose Ver-
fahren, Folterungen aller Art, grau-
same Behandlungen auch von kleinen
Kindern, kranken Greisen und
schwangeren Frauen, Verstimmelun-

* Die Kirche hielt und halt sich immer ge-
treu an das Rezept des Augustinus, der klar
genug empfohlen hat, man habe die «Fein-
de des Glaubens» zu verfolgen «donec de-
ficiant», d. h. bis sie vollig darniederliegen
(Merula S. 15).

gen wie Herausschneiden der Zunge,
Zerfleischungen mit Scherben, Mas-
senmorde und Kriege. Wir kénnen das
alles in zahlreichen Biichern nachle-
sen, so in Deschners «Kirche des Un-
heils»>. Wenn er schreibt, die Kirche
habe Millionen von Heiden, Millionen
Juden, Millionen Hexen, Millionen In-
dianer (mindestens 15 Millionen in ei-
ner Generation), Millionen Afrikaner
und Christen getotet (S. 111), so ist
selbst das keine Uebertreibung.

1. Die Fragestellung

Und nun also die Frage, und damit
kommen wir zu unserem Thema, zur
Theologie der Intoleranz:

Wie wollte die «Kirche der Liebe» die-
se Drehung um 180 Grad begriinden,
wie diese brutale Intoleranz vor sich
selber und vor dem Christenvolke
rechtfertigen, nachdem sie noch kurz
vorher eine so lberzeugende Theolo-
gie der Toleranz vertreten hatte? Wie
dieses Verhalten mit den Liebesgebo-
ten ihres Meisters vereinbaren?

lll. Die Antwort

Einfach handeln ohne Erklarungen
konnte sie ja doch nicht. Das Volk
hatte wohl bald gefragt, wie sich das
alles mit der friiheren laut verkiinde-
ten Theologie der Toleranz und mit
dem Reden von der Liebe vertrage.
So kam es, dass die Theologie eine
Lehre entwickelte, die die Gewaltakte
der Kirche rechtfertigen, ja als Wille
und Gebot Gottes erklaren sollte.
Dass sie dabei den Widerspruch zur
friheren Theologie schamhaft ver-
mied, darauf hinzuweisen, versteht
sich von selber.
Vorauszuschicken ist, dass es zweck-
massig ist, verschiedene Arten der
Theologie der Intoleranz zu unter-
scheiden, namlich
1) die Theologie

der bloss dogmatischen Intoleranz
2) der umfassenden Intoleranz,

namlich
a) der dogmatischen

und
b) der violenten
aa) der coerzitiven

oder compulsiven
oder cogitiven

bb) der repressiven
1) Unter dogmatischer Intoleranz ver-
steht man die Ansicht oder Lehre, wo-
nach der «Inhaber» der Wahrheit an
dieser lehrméssig unter allen Umstan-
den festhalten miisse und keinerlei
lehrméssige Kompromisse eingehen
kénne. Was damit gemeint ist, verste-
hen Sie am raschesten, wenn ich ei-

63



nen Text aus der Broschiire des Je-
suitenprofessors Dr. Hartmann «Viel-
falt der Weltanschauungen» (1964) zi-
* tiere:
«Gewiss muss die Kirche und in ihr
jeder glaubige Christ den Anspruch
aufrechterhalten, in der Lehre der
Kirche die von Gott fiir alle geof-
fenbarte, alle angehende und in
sich endgiiltige Wahrheit zu besit-
zen, und dieser Charakter der
Wahrheit macht jede Art von Kom-
promiss oder Verzicht, jedes Ab-
streichen und jedes Verhandeln
tiber sie unmdéglich.» (S. 26)
Diese Theologie der dogmatischen
Intoleranz wird heute (auch nach dem
Konzil) noch von der katholischen
Kirche und von den meisten anderen
(grossen und kleinen) Sekten absolut
aufrechterhalten; sie ist auch die
iiberwiegende Einstellung der prote-

stantischen Kirchen und Theologen. .

Und wie Sie wissen, haben wir die
genau gleiche Erscheinung auch bei
gewissen anderen weltanschaulichen
Gruppierungen und sogar in der Po-
litik.

Das neueste Vatikanische Konzil hat
diese dogmatische Intoleranz noch
mit aller Deutlichkeit erneut bestétigt.
2) Einen betréchtlichen Schritt weiter
geht die Theologie der violenten In-
toleranz. Diese vertritt den Stand-
punkt, dass es Uber die Wahrheit nicht
nur keine theoretischen Kompromisse
gebe, sondern dass man auch ver-
pflichtet sei, dieser einen Wahrheit
mit Gewalt zum Siege zu verheifen,
d. h. die Menschen zu deren Annahme
in aller Form und mit allen Mitteln zu
zwingen und Vertreter abweichender
Ansichten an der Verbreitung ihrer
Ketzereien mit allen Mitteln zu hin-
dern, noétigenfalls dadurch, dass man
sie schlicht und einfach, zur Ab-
schreckung der anderen, auch auf
moglichst grausame Weise, umbringt.
Kompulsive Intoleranz ist jene, die an-
dere Menschen zur Annahme eines
bestimmten Glaubens z.B. mit
psychologischen oder physischen
Mitteln und jeder Art Gewalt zwingt,
repressiv jene, die alle anderen Reli-
giornen und Konfessionen, bzw. deren
Vertreter bekampft.

Die dogmatische Intoleranz haben die
Christen von Anfang an auch in jener
Zeit vertreten, als sie nach aussen
noch die Theologie der religiésen To-
leranz im Sinne der Religionsfreiheit
und des Verbotes jeglichen religiésen

64

Zwanges verkiindet haben. Neu war
seit 313 nur die Theologie der violen-
ten Intoleranz.

Wie wurde nun, bzw. wie wird die
Theologie der Intoleranz begriindet?
Wie lautet deren Lehre des nidheren?
A) Die Begriindung der dogmatischen
Intoleranz machte und macht der Kir-
che nie grosse Sorgen. Hier konnte
und kann sie heute noch an gangige
Anschauungen der breiten Masse an-
kniipfen, die selbst viele Freigeister
vertreten.

Man sagt: Es kénne doch nur eine
Wahrheit geben, und wenn halt je-
mand glaube, die Wahrheit gefunden
zu haben, so sei es eigentlich nur
selbstverstandlich, dass er diese als
die allein giiltige betrachte, lber die
sich nicht feilschen lasse.

In  Wirklichkeit ist diese Ansicht
grundfalsch, das Grundiibel aller reli-
giosen Streitigkeiten und die Ursache
von unendlich viel Unbheil.

Gewiss gibt es in jeder Frage nur eine
Wabhrheit. Aber die metaphysischen
Wahrheiten werden sich nie in endgiil-
tige Formeln einfangen lassen. Alle
Aussagen (ber metaphysische Dinge
sind immer nur ein Ahnen, ein Stam-
meln; sie sind immer nur Annahe-
rungswerte, die immer auch Irrtiimer
enthalten.

Wir haben daher seit eh und je ge-
gen dieses Absolutheitsdenken, an
dem fast alle religidsen Menschen
kranken, angekédmpft und dem Abso-
lutheitsprinzip das Relativitétsprinzip
entgegengesetzt, mit dem die ganze
bisherige religiose Landschaft mit ei-
nem Schlage verédndert wird. Dieses
Prinzip ist auch die absolute Voraus-
setzung fiir einen Frieden im religi6-
sen Raume.

B) Wie aber wollte die Kirche die vio-
lente Inteleranz begriinden? Diese ist
so absurd und widerspricht dem ge-
sunden Empfinden eigentlich jedes
Menschen in einem Masse, dass man
auf den ersten Blick glaubt, hier habe
auch die Kunst der Theologen, die
sonst alles zu begriinden vermdgen,
versagen miissen.

Das wiére aber weit gefehlt. Es gab
nichts Einfacheres als dies. Jeder-
mann ist bekannt: Die Hauptgrundlage
aller Theologie ist die Bibel.
Abgesehen davon, dass man bekannt-
lich in der Bibel praktisch alles finden
kann, was man sucht, ist nun gerade
die Bibel, jedenfalls das alte Testa-
ment, geradezu voll von eindeutigen

Texten, welche selbst die violente In-
toleranz als Willen Gottes verkiinden,
ja fordern, und sie ist auch voll von
eindriicklichen Beispielen dafiir, dass
die Exponenten des alttestamentli-
chen Bibelglaubens diese Theologie
eh und je auch recht konsequent voll-
zogen haben.
Grundgedanke des alten Testamentes
und geradezu das A und O der ji-
dischen Religion, die in dieser Bezie-
hung vom Christentum voll und ganz
libernommen worden ist, sind die
Satze:

«lch bin der Herr Dein Gott und Du

sollst keine anderen Gotter neben

mir haben»

und

«lch bin ein eifersiichtiger Gott. . .»

Die Bekdmpfung anderer Gotter und
anderer Religionen zieht sich wie
ein roter Faden durch das ganze alte
Testament. Voélker, die anderen Got-
tern dienten, d. h. eine andere Rali-
gion vertraten, waren nach dem Gebo-
te Jehovas, wie es die Priester aufge-
stellt haben, von den Juden schlicht
und einfach mit Stumpf und Stil aus-
zurotten. Andere Gotter zu verehren,
eine andere Religion auszuiiben, war
fir die Juden schwerste Siinde,
Greuelsiinde*. Erbarmungslos hatten
die Juden mit Anbetern anderer Got-
ter, d. h. mit Angehérigen anderer Re-
ligionen zu verfahren. Die Propheten
wurden nicht miide, das «Volk Gottes»
zur Ausrottung anderer Religionen an-
zustacheln.

Um uns einen Begriff von dieser In-
toleranz zu machen, brauchen wir aus
der Fiille der beziiglichen Texte**
nur einen herauszugreifen und uns vor

* Man hat sich vor Augen zu halten, dass
diese alttestamentlichen Vorschriften fiir die
Christen noch weit aktueller waren als fiir
die Juden, denn die Christen lebten fast
tiberall inmitten von «Heiden» und wurden
auf Schritt und Tritt mit dem Gétterdienst,
der den ganzen Alltag der Heiden durch-
drang, konfrontiert. Dabei hatten die Chri-
sten eine panische Angst, sich auch schon
durch einen blossen Hauch der Beriihrung
mit dem Gotzendienst zu besudeln und ihr
Heil zu gefdhrden. Das ging so weit, dass
man einen Spielball der Kinder, den ein Ket-
zer berihrt hatte, sofort verbrennen muss-
te. Ketzer wurden ja bald den «Heiden»
gleichgestellt oder fiir noch schlimmer ge-
halten. So konnte auch immer mehr eine
Endkampfstimmung entstehen: «Hie Reich
Gottes — hie Reich der Damonen». Das war
naturgemass ein ginstiger Nahrboden fiir
die Theologie der violenten Intoleranz.

** Vgl. 4. Mose 24/6; 5. Mose 12/38 ff., 16/21,
17/7 etc.



Augen zu fuhren, namlich 5. Mose
13/6—11:
6¢Wenn dich dein leiblicher Bruder,
oder dein Sohn, oder deine Tochter,
oder das Weib an deinem Busen,
oder dein Freund, der dir so lieb ist
wie dein Leben, heimlich verfiihren
will und spricht: «Lass uns hingehen
und andern Goéttern dienen», Go6t-
tern, die weder du noch deine Vater
kannten, 7 von den Gottern der
Volker rings um euch her, sie seien
nahe bei dir oder ferne von dir, vom
einen Ende der Erde bis zum an-
dern, 8 so sollst du ihm nicht zu
Willen sein und nicht auf ihn héren;
du sollst sein nicht schonen und
dich seiner nicht erbarmen, noch
seine Schuld verbergen, °sondern
umbringen sollst du ihn; deine Hand
soll sich zuerst wider ihn erheben,
um ihn zu téten, und darnach die
Hand des ganzen Volkes. 1° Du sollst
ihn zu Tode steinigen; denn er hat
gesucht dich abzubringen von dem
Herrn, deinem Gott, der dich aus
dem Lande Aegypten, aus dem
Sklavenhause, herausgefiihrt hat.
" Ganzlsrael aber soll eshoren, dass
sie sich flirchten und nie mehr eine
solche bdse Tat in deiner Mitte tun.
Diese Grundsétze sind von den Juden
auch oft genug grausam verwirklicht
worden. Eine Fiille von Beispielen il-
lustriert sie:
So ist bekannt, wie Elias eigenhandig
450 Priester einer anderen Religion
geschlachtet hat, oder wie rabiat die
Koénige Josias und Ezechias gegen die
Feinde des Glaubens vorgegangen
sind.
Das jlidische Volk wurde so jahrtau-
sendelang im religidsen Fanatismus
erzogen.
Das Ergebnis war eine Intoleranzein-
stellung, die, obschon auch andere
Vélker oft religios intolerant waren,
ihresgleichen suchte.
J.W. Hauer (Toleranz und Intoleranz
in den nichtchristlichen Religionen,
S. 26 ff.), die religiose Intoleranz sei
im semitischen Raume beheimatet,
die judische Religion verbinde mit
dem Jahwe-Glauben eine Intoleranz
ohne Mass (S.27). Und Gibbon* (Bd.
V 251), fand es aus diesem Grunde be-
sonders verhangnisvoll, dass die Chri-
sten das alte Testament zur Grundlage

* Gibbons Geschichte des allmahligen Sin-
kens und endlichen Untergangs des ro-
mischen Weltreiches, 12 Bde, 4. Auflage,
Leipzig 1862.

ihrer Religion machten* und ihm die
absolute Autoritét einer heiligen Schrift
zuerkannten. Die Romer wurden mit je-
ner Intoleranz der Juden schon lange
vor ihrer Bekanntschaft mit den Chri-
sten konfrontiert. Es kam zu blutigsten
Massakern und Zerstérungen, wobei
aber die Juden von den Rémern gros-
se Konzessionen ertrotzen konnten.

Weniger eindeutig ist die Situation im
Neuen Testament. Jesus selber hat
die violente Intoleranz mit aller Deut-
lichkeit abgelehnt (vgl. besonders Lk.
9/54 ff.; Mt. 13/29 und all seine Aus-
fihrungen uber die Liebe und Nach-
giebigkeit). Bekanntlich ist aber Jesus
von der Kirche wohl auf den Altar er-
hoben worden; aber lehrméssig ist ein
anderer wichtiger, namlich Paulus,
der schon von sehr vielen Theologen
als der eigentliche Begriinder des
heutigen kirchlichen Christentums be-
zeichnet worden ist. Paulus war nun
ein echter Vertreter alttestamentlicher
Intoleranz. So lesen wir in 1. Korr. 5/5,
er habe beschlossen, ein bestimmtes
Mitglied der Korrinthergemeinde we-
gen einer Siinde nicht nur aus der Ge-
meinde auszustossen, sondern «im
Namen des Herrn zum Verderben
des Fleisches dem Satan zu iiberge-
ben», ein wiirdiger Inquisitionstext.
Und in 1. Korr. 10/14—20 sagte Paulus,
er wolle nicht, dass seine Anhanger
durch Kontakt mit Goétzenopferfleisch
«mit Ddmonen in Gemeinschaft gelan-
gen». Das, was die Glaubigen anderer

Religionen verehrten, konnten fiir
Paulus selbstredend nur Damonen
sein.

Und der Verfasser des 2. Petrusbriefes
(der ja bekanntlich nicht von Petrus
stammt) sieht in den Irrlehrern «un-
verniinftige Tiere, die zum Gefangen-
nehmen und zum Abtun bestimmt sei-
en» (212). Auch in Phil. 3/2 werden
die Ketzer als Hunde bezeichnet. Al-
les Texte, die die Theologen neben
denen des Alten Testamentes durch-
aus ebenfalls als Grundlagen fiir ihre
Theologie der Intoleranz verwenden
konnten.

Angesichts solcher Texte war es also
fir die Theologen nicht schwer, auch
die violente Intoleranz biblisch zu be-
griinden, wenn man die Bibel einmal,
wie es ja der Fall war, als absolutes

* In den ersten zwei Jahrhunderten bestand
die Bibel auch der Christen nur im alten
Testament. Nur ganz allmahlich wurden
Texte verlesen, die heute das neue Testa-
ment ausmachen.

und unverbriichliches Wort Gottes be-
trachtete.

Die Theologen hétten sich im Grunde
auch damit begnligen kénnen, auf die
erwdhnten und die vielen anderen
Texte der Bibel hinzuweisen, um die
eine Theologie der Intoleranz zu ver-
treten. Auf die vielen Einwande, die
rechtdenkende Menschen bestimmt
gegen den Religionszwang und gegen
die gewaltsame und brutale Unter-
driickung andersdenkender Menschen
erhoben haben, hatten sie auf einfa-
che Art wiederum mit der Bibel ant-
worten kénnen, eine weitere Begriin-
dung sei gar nicht nétig; wenn es
Gott so befehle, so gelte es halt ein-
mal, denn in der Bibel stehe eben
auch geschrieben:

«Gottes Wege sind nicht unsere

Wege»

oder

«Gottes Ratschldge sind uner-
forschlich»

oder

«Wer war der Ratgeber Goftes?»
oder
«Die Vernunft miisse man in das
Geféngnis setzen»(!)
oder
«Der natilirliche Mensch konne die
gotilichen Wahrheiten nicht erken-
nen.»(!) Schluss folgt
—ola—

Was unsere Leser
schreiben

Zu «Fir und Wider» Nr. 6/78

Im genannten Artikel lese ich, «Dass
die osterreichischen Konfessionslosen
heillos zerstritten sind...». Das ist
eine Behauptung, die schon langst
nicht mehr wabhr ist, wie die Juninum-
mer 1978 des «Kirchenfreien» bezeu-
gen kann, in der eine gemeinsame
Aktion der beiden Korperschaften in
Wien und Graz gestartet wird.

Es handelt sich hier um einen gemein-
samen Protest dagegen, dass der
Osterreichische Bundesprésident, Dr.
Rudolf Kirchschlager, offiziell als
Bundesprasident an der Fronleich-
namsprozession in Wien teilnimmt.
Der 0Osterreichische Bundesprasident
wird in geheimer Wahl vom ganzen
Staatsvolk gewahlt und ist nach unse-
rer Ansicht nicht berechtigt, nach der
Wabhl fir ein spezielles der in Oester-

65



	Die Theologie der Intoleranz [Teil 1]

