
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 7

Artikel: Die Theologie der Intoleranz [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sein politischer Realismus — heisst
es in dem Artikel — «machte mit Golda

Meirs Machtantritt (nationalistischen)

Mythen Platz. Das Land ergab
sich einem engstirnigen Nationalismus

und die Arbeiterpartei ist seither

nur mehr ein Stützpunkt der
Macht geworden. Mit dem Aufgeben
ihres sozialen Programms hat sie

I. Präliminarien

Es empfiehlt sich, die Darstellung der
Theologie der Intoleranz in einen —
man kann auch sagen in ihren —
historischen Rahmen hineinzustellen.
Zu diesem Rahmen gehören vorab die
ersten zwei Jahrhunderte nach dem
Toleranzedikt von Mailand (d. h. ab
313 u. Z.). Dadurch wird diese
Darstellung erst anschaulich und lebendig
weil nämlich die Theologie der violen-
ten Intoleranz in dieser Zeit entstanden

ist.
Wir wollen aber den Anfangstermin
dieses Rahmens um etwa 100 Jahre
vorverlegen, d. h. noch etwa 100 Jahre

vor 313 hinzunehmen. Dies eröffnet

uns nämlich die pikante Perspektive,

dass die Kirche bis zum Jahre
313 mit Vehemenz die gegenteilige
Theologie vertreten hat, nämlich die
Theologie der Toleranz, die sie — bis
heute — immer dort zur Anwendung
bringt, wenn und wo sie sich in der
Minderheit befindet.*
Bis zum Jahre 313 u. Z. war das
Christentum keine anerkannte Religion. Es

war bis dahin illegal und musste
zeitweise im Untergrund leben und wirken.

Die Kirchen schlagen aus dieser
Zeit immer noch Kapital, wobei die
Verhältnisse bis auf den heutigen Tag
falsch dargestellt werden, indem auch
in neueren Werken immer noch der
Eindruck erweckt wird, als seien die
Christen bis zum Jahre 313, also mehr
als 300 Jahre lang blutig verfolgt, ja
in Massen abgeschlachtet worden.
Das ist im Grunde genommen eine
gigantische Geschichtsfälschung, denn
die geschichtliche Wirklichkeit sieht
ganz anders aus:
Gewiss, die Christen hatten es in dieser

Zeit nicht leicht; sie waren tatsächlich

lange das «odium generis huma-

* Also heute z. B. in den Oststaaten, zu
gleicher Zeit, in der sie in andern Gebieten

der Welt die Theologie der Intoleranz
verkündet und anwendet.

auch ihre Glaubwürdigkeit in den
Augen der öffentlichen Meinung zum
Grossteil eingebüsst.»
Sie ist heute ein nationalistisches
Anhängsel der Bourgeoisie, das in einem
vergrösserten «Vaterland» vergröss-
ten Machteinfluss und Gewinn sucht.
Und das ist nur möglich mit Hilfe der
Orthodoxen. Otto Wolfgang

ni». Aber von einer 300 Jahre lang
dauernden blutigen Verfolgung zu
reden, ist schlicht und einfach eine grobe

Unwahrheit.
Das gewiss grausame Massaker* unter
Nero müssen wir zum vornherein
ausklammern, denn abgesehen davon,
dass die Christen damals als eine völlig

unbedeutende jüdische Sekte galten

und sich auch selber nicht als
neue Religion verstanden, ging es
dort überhaupt nicht um eine Repression,

sondern um ein Alibi eines
geisteskranken Kaisers, um den Volkszorn

von sich abzuwenden. Von einer
«Christenverfolgung» im eigentlichen
Sinne des Wortes wird hier kein
Historiker reden.
In Wirklichkeit sind die Historiker darin

einig, dass die eigentlichen
umfassenden Christenverfolgungen erst im
Jahre 250 u. Z. begannen, dass es also

während eines Vierteljahrtausends
keine generellen Christenverfolgungen

im grossen Stile gab. Die erste
wurde etwa im Jahre 250 u. Z. von
Decius, einem edlen Kaiser, angeordnet,

dauerte aber nur ganz kurze Zeit,
weil Decius bald nach der Anordnung
starb. Es gab damals viele Verbannungen

namentlich in Bergwerke, aber
nur ganz wenige Hinrichtungen, dafür
aber Massenabfälle, auch solche von
Bischöfen und erst recht unter dem
niederen Klerus. Nachher hatten die
Christen, abgesehen von einem kurzen

Unterbruch unter Valerius (258),
wieder fast ganze 50 Jahre Ruhe, und
das war ja auch die eine Periode, in

der sie besonders erstarkten und
erstmals in grossem Ausmasse eigentliche

Kirchen bauen konnten.
Die einzige längere und wirklich harte
Christenverfolgung wurde vom ebenfalls

edlen und gerechten Kaiser
Diokletian angeordnet, der lange um diesen

Entscheid gerungen hatte und
* Wenn die betr. Mitteilung überhaupt
stimmt, was von namhaften Historikern
verneint wird.

sich auch lange gegen das Blutver-
giessen sträubte. Er wurde im Grunde
durch andere dazu überredet. Die

Verfolgung begann im Jahre 303, verlief

in Form einer Eskalation und
endete um 311, was zum Ergebnis führt,
dass systematische Christenverfolgungen

im ganzen nur während etwa 15

Jahren stattfanden; auch diese wurden

nicht in allen Teilen des Riesenreiches

rigoros durchgeführt; jedenfalls

gab es Gebiete, die davon relativ
wenig spürten.
Die übrigen fast 300 Jahre der ersten
Christenzeit waren für die Christen,
auf die man öffentlich erst im zweiten
Jahrhundert aufmerksam wurde,
gewiss im allgemeinen eine ungemütliche
Aera; da sie illegal waren, mussten sie
immer mit Einzelmassnahmen rechnen,

und es kam auch bis zu den
reichsweiten Christenverfolgungen
immer wieder zu solchen lokalen und
zeitlich begrenzten Massnahmen,
auch Exekutionen, namentlich bei
Volksfesten und Zirkusspielen. Besonders

gefährdet waren die verhassten
Christen in Zeiten nationaler
Katastrophen, denn die NichtChristen
glaubten jeweils sofort, das sei nun
die Rache der Götter, weil man diese
«Gottlosen» (wie man die Christen
nannte), die götterfeindlichen Christen,

nicht wirksam bekämpft habe.
Nicht selten gab es lokale kleinere
und grössere Verfolgungen, indem
Statthalter bei Volksfesten zum
Beispiel auf den Ruf «die Christen vor die
Löwen» aus Angst vor dem Volke (wie
bei Pilatus) eingingen und dem Volke
Christenopfer gewährten. Hier und
dort kann man von eigentlichen, aber
nur lokalen Christenverfolgungen
sprechen. Dabei muss man sich
bewusst sein, dass die Wut des Volkes
verständlich war, denn die Christen
haben wirklich alles abgelehnt,
bekämpft und verächtlich gemacht, was
dem römischen Volke lieb, teuer und
heilig war; sie haben über dessen
Götter gelästert, und vor allem haben
sie gewünscht und prophezeit, der
römische Staat, der Stolz des ganzen
Volkes, werde und müsse bald
untergehen, der Kaiser war für sie ein
Scheusal, das böse Tier aus dem
Abgrund, und dergleichen mehr.

Festzuhalten ist, dass gerade die Kaiser

fast durchwegs die Christen nicht
verfolgt, sondern im Gegenteil oft
gegen die zeitweise aufbrechende Volkswut

geschützt haben.

Die Theologie der Intoleranz

61



Nun: In dieser Zeit, als die Christen
eine mehr oder weniger verhasste
Minderheit waren (sie waren übrigens
weit weniger zahlreich, als die
Kirchenväter immer behauptet haben), ist
nun das Gegenteil von dem entstanden,

was wir hier schildern werden,
nämlich eine Theologie der Toleranz.
Ihre Apologeten haben sich damals
immer und immer wieder auf die
Religionsfreiheit berufen, und sie haben
eine eigentliche, und ich möchte
betonen, sympathische und liberale
Theologie der Toleranz entwickelt. In

pathetischen und wehmütigen, oft
aber auch gereizten Klagen und
Bittschriften an Kaiser und Statthalter
und in öffentlichen apologetischen
Schriften machten sie unablässig mit
politischen, geschichtlichen,
philosophischen und religiösen Gründen
geltend,

es sei eine arge Rechtsungleichheit,
alle anderen anzuerkennen, nur
nicht die Christen,
die Priester der anderen Religionen
von Militärdienst zu befreien, nur
nicht die christlichen,
es gehöre zum natürlichen und
positiven Recht, dass jeder verehren
könne, was er für recht halte,
ja es gehöre zum Wesen der
Religion, dass sie frei sein müsse und
nicht erzwungen werden könne,
es sei geradezu Irreligiosität, andere

zu bestimmten religiösen
Handlungen zu zwingen (sie dachten an
die Kaiseropfer),
wer wirklich religiös sein wolle*,
müsse die religiöse Freiheit der
Andersdenkenden respektieren,
Gott sei kein streitsüchtiges Wesen,
erzwungene Opfer seien wertlos
und den Göttern im Grunde alles
andere als angenehm,
Religion könne nicht mit materiellen
Waffen, sondern nur mit Waffen des
Geistes kämpfen: «Willst Du», so
sagte z. B. Tertullian, «mit Blutver-
giessen und mit Folterwerkzeugen
die Religion schützen, so besudelst
Du sie nur, aber Du verteidigst sie
damit nicht. Gibt es etwas (so rief
er zutreffend aus), was mehr dem
freien Ermessen anheimgegeben
wäre als die Religion?» (Vgl. hierzu

z. B. Dörries Wort 5 und Tzschir-
ner** S. 237).

* Und die Römer legten grossen Wert darauf,

ein sehr religiöses Volk zu sein.
** H. G. Tzschirner, Der Fall des Heidentums,

Bd. 1, Leipzig 1829.

Nun wissen Sie: Die grosse Zäsur für
das Christentum war vor allem das
Jahr 313, als Konstantin die christliche

Religion (diesmal definitiv) unter
die zulässigen Religionen aufnahm
(wohlverstanden noch nicht zur
Staatsreligion erklärte, wie oft
angenommen wird). Konstantin verehrte
zwar Christus, indem er in ihm einen
neuen erfolgreichen Schlachtengott
sah, aber sein Herz war mindestens
ebensosehr oder wohl noch mehr dem

Sonnengotte Helios/Mithras zugetan.
Er wurde nicht müde, auf seine Art zu
betonen, dass jeder nach seiner Fa-

con selig werden könne. Immerhin
begünstigte bald einmal er die christliche

Religion in zunehmendem Masse;
die christlichen Bischöfe, die den Kaiser

noch kurz zuvor als das «böse
Tier aus dem Abgrund» bezeichnet
hatten, anerkannten ihn sofort willfährig

als obersten Herrn der Kirche, und

zwar in jeder Beziehung. Sie, die kurz
vorher noch den Krieg so verurteilt
hatten, begleiteten den Kaiser auf seinen

Feldzügen und Messen für seine
Feldzüge beten. Abgesehen von einigen

nicht grundsätzlichen, aber
unschönen Ausnahmen* gab es damals
keine Verfolgungen von Andersdenkenden.

Das änderte sich aber rasch, so rasch,
dass man aus dem Staunen kaum
herauskommt. Schon der Sohn Konstantins,

Konstantius (II.) (337—361), war
ein brutaler Verfolger der Heiden und
der sogenannten Ketzer. Er verbot z. B.

den Juden unter Todesstrafe die
Beschneidung. Namentlich verbot er
schon 341 — obschon damals noch der
weitaus grösste Teil der Untertanen
«Heiden» waren — alle heidnischen
Opfer unter strenger Strafandrohung.
Valentinian verbot unter Todesstrafe
die sogenannten vaticinationes (ha-
ruspicia). Besonders hart wurden
auch die Manichäer, die schärfsten
Konkurrenten des Christentums, ange-
fasst; sie wurden als ehrlos und rechtlos

erklärt, aus der Gesellschaft aus-
gestossen; alle ihre Versammlungen
wurden verboten, Häuser, in denen
solche stattfanden, wurden konfisziert.
Seit Konstantius II. waren auch Raubzüge

und Zerstörungszüge gegen
heidnische Tempel an der Tagesordnung.

Mönchhorden, zum Teil angeführt

von Bischöfen, zogen, unterstützt

* Gegenüber den Donatisten trat Konstantin
recht intolerant auf. Ihre Lehren konnten

ihm ja auch nicht sympatisch sein.

von Gladiatoren und Militär, in den
Provinzen umher und zerstörten
unvorstellbare Kunstwerke in
Riesenmengen, soweit sie sie nicht einfach
ausraubten. Den heidnischen
Priestern wurde eröffnet, wenn sie es
nicht zuliessen und nicht bereitwillig
alle Schreine öffnen würden, müssten
sie sterben. Das gleiche oder noch
ärgere Schicksal traf auch alle Häretiker.

Schon 379 hiess es in einem
Gesetze: «Schweigen (conquiescant) sollen

alle Andersdenkenden!» Deren
Ansichten wurden als pervers,
schändlich und verbrecherisch
bezeichnet.

Die zweite grosse Wende für die
Kirche, für die damit das Zeitalter der
«ecclesia triumphans» begann, war
das Gesetz des Theodosius vom Jahre

380, als dieser Kaiser ausdrücklich
«allen Völkern», die «unsere Milde
regiert» (die grosse Mehrheit dieser
Millionen war NichtChristen!) in aller
Form befahl, den christlichen Glauben
anzunehmen, und zwar unter Androhung

seiner Rache, die ihm vom Himmel

übertragen worden sei, und zwar
in Form der katholischen* (d. h.

athanasischen).
Nachher ergingen weitere
Verfolgungsgesetze Schlag auf Schlag: Verbot

von Versammlungen Andersdenkender,

von Kirchenbauten, von
Synagogenbauten, Konfiskationen, Entzug
des aktiven und passiven Erb- und
Schenkungsrechtes, Wegnahme von
Grundstücken auch gegenüber Christen,

die den Heiden ihre Häuser für
Versammlungen zur Verfügung stellten,

der Befehl, alle ketzerischen und
heidnischen Schriften unter Androhung

von Todesstrafe abzuliefern, das
Verbot, eigene religiöse Funktionäre
zu ernennen und zu weihen, erneute
Verbote heidnischer Opfer ebenfalls
unter Todesstrafe; es war auch
verboten, heidnische Tempel auch nur zu

betreten, Verbot von religiösen
Diskussionen, Einsetzung von eigentlichen

Inquisitoren, ja sogar von De-

nunziatoren, die die Aufgabe erhielten,

alle Andersdenkenden aufzuspüren

und vor Gericht zu stellen. Da es

anfänglich noch viele heidnische oder
jedenfalls nicht wirklich christliche
Richter und Behörden gab, denen all
das zuwider war, wurden diese
Verfolgungsgesetze zunächst nur lau oder

gar nicht vollzogen. Aber man half

* Dieser Ausdruck entstand damals, und
zwar als Gegensatz zum Arianismus.

62



gründlich nach: Einerseits übte der
Klerus einen beharrlichen Druck aus;
aber auch das fanatisierte christliche
Volk verlangte in Tumulten die
Anwendung der Verfolgungsgesetze (so
labil ist ja das Volk); vor allem wurden
die Verfolgungsgesetze noch durch
zahlreiche und immer schärfere
Bestimmungen ergänzt, wonach auch die
Behörden selber bestraft würden,
wenn sie die Verfolgungsgesetze nicht

rigoros zur Anwendung brachten. Kein

Wunder, dass dann bald ganze Arbeit
geleistet wurde.
Die Strafen wurden schon in den
ersten Jahrhunderten nach 313 mit

ausgesuchter Bosheit ausgewählt, in

sadistischer Weise sagte man z. B. in

einem Gesetze den Juden: «Wisse,

wenn du eine Synagoge baust, dass
du sie für die christliche Kirche
baust»; oder in einem anderen Gesetze

hiess es, der völlige Ausschluss
aus der Gesellschaft sei schlimmer
als der Tod, und darum werde im
Gesetz nicht die Todesstrafe, sondern
eben jene andere Strafe, der absolute
Ausschluss aus der Gesellschaft,
gewählt; die Leute merkten dabei nicht,
dass sie sich im Lichte von Lukas 6/22

selber verurteilten.
Neben der brutalen Anwendung der
Gesetze gab es auch viele ungesetzliche

Verfolgungsmassnahmen, die
meist nicht unterdrückt, sondern im

Gegenteil durch die Behörden begünstigt

wurden:
So Zwangstaufen (die Leute wurden
teilweise massenhaft in die Kirchen
getrieben, «unterrichtet und getauft»).
Es gab auch Zwangskommunionen:
Die Mönche fuhren mit Wagen, die mit
Hostien beladen waren, in die Gegenden,

in denen sich Ketzer befanden,
sperrten den Ketzern in Massen mit
Gewalt die Mäuler auf und stopften
ihnen die Hostien hinein, um sie nach
damaliger magisch-primitiver
Anschauung zu ihrigen zu machen.
Wie brutal man vorging, mögen auch
folgende Beispiele zeigen:
Als eine Delegation von Ketzern zum
Kaiser kam, um sich über die
Verfolgungen zu beschweren, wurden die
etwa 80 Mann auf ein Schiff gebracht,
dieses auf hohe See gefahren und
dort angezündet, so dass alle in den
Flammen umkamen.
Oder ein Ketzerführer wurde verhaftet
und tagelang während des Regenwetters

unter eine Regentraufe gestellt,
um ihn mürbe zu machen.

Das und vieles andere gehörte zur
Praxis der Gesetze, die in rauhen
Mengen erlassen wurden. In den
ersten 300 Jahren u. Z., das heisst während

der sogenannten Zeit der
Christenverfolgungen, gab es nur einige
wenige Gesetze, die sich direkt gegen
die Christen wandten und dies erst in
der allerletzten Zeit; ab dem vierten
Jahrhundert folgen die Gesetze gegen
die «Heiden» und Ketzer Schlag auf

Schlag. So hat allein Justinian einige
hundert Gesetze gegen Heiden und
Ketzer erlassen, von den sehr zahlreichen

früheren gar nicht zu reden.

Und nun wissen wir ja: Die Zeit der
Verfolgungen der Heiden und Ketzer
dauert im Grunde bis in die allerneue-
ste Zeit. Wurden die Christen während
etwa 15—20 Jahren systematisch
verfolgt, so wurden nachher die «Heiden»
und die Ketzer von der «Kirche der
Liebe» während 1700 Jahren blutig
verfolgt.*
Und wir wissen auch, wie grausam
die seitherigen Verfolgungen waren:
Wir brauchen nur an die Kreuzzüge,
an die Abligenserabschlachtungen, an
die Hugenottenkriege, an die
Bartholomäusnacht, an die Saxenkriege, an
die Verfolgungen der Juden, an den

Dreissigjährigen Krieg und alle die
Greueltaten zu erinnern, die damals

gang und gäbe waren, an die
Hexenverfolgungen und vor allem an die
Inquisitionen.
Es gibt dabei nichts Grausames, was
die «Kirche der Liebe» nicht ersonnen
hätte, um sich jedermann zu
unterwerfen, der es wagte, etwas anderes
zu verkünden oder auch nur zu denken,

als sie lehrte. Ein Kirchenhistoriker

musste zugeben, dass keine Religion

soviel Blut wegen der sogenannten

Rechtsgläubigkeit vergossen habe
wie die «Kirche der Liebe». Die
Kirchengeschichte ist mit Feuer und Blut
geschrieben worden wie keine andere
Geschichte.
Und was dabei alles geschehen ist,
ist so grauenhaft, dass man kaum daran

denken darf: Völlig rechtlose
Verfahren, Folterungen aller Art, grausame

Behandlungen auch von kleinen
Kindern, kranken Greisen und

schwangeren Frauen, Verstümmelun-

* Die Kirche hielt und hält sich immer
getreu an das Rezept des Augustinus, der klar
genug empfohlen hat, man habe die «Feinde

des Glaubens» zu verfolgen «donec de-
ficiant», d. h. bis sie völlig darniederliegen
(Merula S. 15).

gen wie Herausschneiden der Zunge,
Zerfleischungen mit Scherben,
Massenmorde und Kriege. Wir können das
alles in zahlreichen Büchern nachlesen,

so in Deschners «Kirche des
Unheils». Wenn er schreibt, die Kirche
habe Millionen von Heiden, Millionen
Juden, Millionen Hexen, Millionen
Indianer (mindestens 15 Millionen in
einer Generation), Millionen Afrikaner
und Christen getötet (S. 111), so ist
selbst das keine Uebertreibung.

II. Die Fragestellung
Und nun also die Frage, und damit
kommen wir zu unserem Thema, zur
Theologie der Intoleranz:
Wie wollte die «Kirche der Liebe» diese

Drehung um 180 Grad begründen,
wie diese brutale Intoleranz vor sich
selber und vor dem Christenvolke
rechtfertigen, nachdem sie noch kurz
vorher eine so überzeugende Theologie

der Toleranz vertreten hatte? Wie
dieses Verhalten mit den Liebesgeboten

ihres Meisters vereinbaren?

III. Die Antwort
Einfach handeln ohne Erklärungen
konnte sie ja doch nicht. Das Volk
hätte wohl bald gefragt, wie sich das
alles mit der früheren laut verkündeten

Theologie der Toleranz und mit
dem Reden von der Liebe vertrage.
So kam es, dass die Theologie eine
Lehre entwickelte, die die Gewaltakte
der Kirche rechtfertigen, ja als Wille
und Gebot Gottes erklären sollte.
Dass sie dabei den Widerspruch zur
früheren Theologie schamhaft
vermied, darauf hinzuweisen, versteht
sich von selber.
Vorauszuschicken ist, dass es zweckmässig

ist, verschiedene Arten der
Theologie der Intoleranz zu
unterscheiden, nämlich
1) die Theologie

der bloss dogmatischen Intoleranz
2) der umfassenden Intoleranz,

nämlich
a) der dogmatischen

und
b) der violenten
aa) der coerzitiven

oder compulsiven
oder cogitiven

bb) der repressiven
1) Unter dogmatischer Intoleranz
versteht man die Ansicht oder Lehre,
wonach der «Inhaber» der Wahrheit an
dieser lehrmässig unter allen Umständen

festhalten müsse und keinerlei
lehrmässige Kompromisse eingehen
könne. Was damit gemeint ist, verstehen

Sie am raschesten, wenn ich ei-

63



nen Text aus der Broschüre des
Jesuitenprofessors Dr. Hartmann «Vielfalt

der Weltanschauungen» (1964) zi-
1 tiere:

«Gewiss muss die Kirche und in ihr
jeder gläubige Christ den Anspruch
aufrechterhalten, in der Lehre der
Kirche die von Gott für alle
geoffenbarte, alle angehende und in

sich endgültige Wahrheit zu besitzen,

und dieser Charakter der
Wahrheit macht jede Art von
Kompromiss oder Verzicht, jedes
Abstreichen und jedes Verhandeln
über sie unmöglich.» (S. 26)

Diese Theologie der dogmatischen
Intoleranz wird heute (auch nach dem

Konzil) noch von der katholischen
Kirche und von den meisten anderen
(grossen und kleinen) Sekten absolut
aufrechterhalten; sie ist auch die
überwiegende Einstellung der
protestantischen Kirchen und Theologen.
Und wie Sie wissen, haben wir die
genau gleiche Erscheinung auch bei

gewissen anderen weltanschaulichen
Gruppierungen und sogar in der
Politik.

Das neueste Vatikanische Konzil hat
diese dogmatische Intoleranz noch
mit aller Deutlichkeit erneut bestätigt.
2) Einen beträchtlichen Schritt weiter
geht die Theologie der violenten
Intoleranz. Diese vertritt den Standpunkt,

dass es über die Wahrheit nicht
nur keine theoretischen Kompromisse
gebe, sondern dass man auch
verpflichtet sei, dieser einen Wahrheit
mit Gewalt zum Siege zu verhelfen,
d. h. die Menschen zu deren Annahme
in aller Form und mit allen Mitteln zu

zwingen und Vertreter abweichender
Ansichten an der Verbreitung ihrer
Ketzereien mit allen Mitteln zu
hindern, nötigenfalls dadurch, dass man
sie schlicht und einfach, zur
Abschreckung der anderen, auch auf

möglichst grausame Weise, umbringt.
Kompulsive Intoleranz ist jene, die
andere Menschen zur Annahme eines
bestimmten Glaubens z. B. mit
psychologischen oder physischen
Mitteln und jeder Art Gewalt zwingt,
repressiv jene, die alle anderen
Religionen und Konfessionen, bzw. deren
Vertreter bekämpft.
Die dogmatische Intoleranz haben die
Christen von Anfang an auch in jener
Zeit vertreten, als sie nach aussen
noch die Theologie der religiösen
Toleranz im Sinne der Religionsfreiheit
und des Verbotes jeglichen religiösen

Zwanges verkündet haben. Neu war
seit 313 nur die Theologie der violenten

Intoleranz.
Wie wurde nun, bzw. wie wird die
Theologie der Intoleranz begründet?
Wie lautet deren Lehre des näheren?
A) Die Begründung der dogmatischen
Intoleranz machte und macht der
Kirche nie grosse Sorgen. Hier konnte
und kann sie heute noch an gängige
Anschauungen der breiten Masse
anknüpfen, die selbst viele Freigeister
vertreten.
Man sagt: Es könne doch nur eine
Wahrheit geben, und wenn halt
jemand glaube, die Wahrheit gefunden
zu haben, so sei es eigentlich nur
selbstverständlich, dass er diese als
die allein gültige betrachte, über die
sich nicht feilschen lasse.
In Wirklichkeit ist diese Ansicht
grundfalsch, das Grundübel aller
religiösen Streitigkeiten und die Ursache
von unendlich viel Unheil.
Gewiss gibt es in jeder Frage nur eine
Wahrheit. Aber die metaphysischen
Wahrheiten werden sich nie in endgültige

Formeln einfangen lassen. Alle
Aussagen über metaphysische Dinge
sind immer nur ein Ahnen, ein Stammeln;

sie sind immer nur
Annäherungswerte, die immer auch Irrtümer
enthalten.
Wir haben daher seit eh und je
gegen dieses Absolutheitsdenken, an
dem fast alle religiösen Menschen
kranken, angekämpft und dem Abso-
lutheitsprinzip das Relativitätsprinzip
entgegengesetzt, mit dem die ganze
bisherige religiöse Landschaft mit
einem Schlage verändert wird. Dieses

Prinzip ist auch die absolute Voraussetzung

für einen Frieden im religiösen

Räume.

B) Wie aber wollte die Kirche die vio-
lente Intoleranz begründen? Diese ist
so absurd und widerspricht dem
gesunden Empfinden eigentlich jedes
Menschen in einem Masse, dass man
auf den ersten Blick glaubt, hier habe
auch die Kunst der Theologen, die
sonst alles zu begründen vermögen,
versagen müssen.

Das wäre aber weit gefehlt. Es gab
nichts Einfacheres als dies. Jedermann

ist bekannt: Die Hauptgrundlage
aller Theologie ist die Bibel.

Abgesehen davon, dass man bekanntlich

in der Bibel praktisch alles finden
kann, was man sucht, ist nun gerade
die Bibel, jedenfalls das alte Testament,

geradezu voll von eindeutigen

Texten, welche selbst die violente
Intoleranz als Willen Gottes verkünden,
ja fordern, und sie ist auch voll von
eindrücklichen Beispielen dafür, dass
die Exponenten des alttestamentlichen

Bibelglaubens diese Theologie
eh und je auch recht konsequent
vollzogen haben.
Grundgedanke des alten Testamentes
und geradezu das A und O der
jüdischen Religion, die in dieser Beziehung

vom Christentum voll und ganz
übernommen worden ist, sind die
Sätze:

«Ich bin der Herr Dein Gott und Du
sollst keine anderen Götter neben
mir haben»
und
«Ich bin ein eifersüchtiger Gott .»

Die Bekämpfung anderer Götter und
anderer Religionen zieht sich wie
ein roter Faden durch das ganze alte
Testament. Völker, die anderen Göttern

dienten, d. h. eine andere Religion

vertraten, waren nach dem Gebote

Jehovas, wie es die Priester aufgestellt

haben, von den Juden schlicht
und einfach mit Stumpf und Stil
auszurotten. Andere Götter zu verehren,
eine andere Religion auszuüben, war
für die Juden schwerste Sünde,
Greuelsünde*. Erbarmungslos hatten
die Juden mit Anbetern anderer Götter,

d. h. mit Angehörigen anderer
Religionen zu verfahren. Die Propheten
wurden nicht müde, das «Volk Gottes»
zur Ausrottung anderer Religionen
anzustacheln.

Um uns einen Begriff von dieser
Intoleranz zu machen, brauchen wir aus
der Fülle der bezüglichen Texte**
nur einen herauszugreifen und uns vor

* Man hat sich vor Augen zu halten, dass
diese alttestamentlichen Vorschriften für die
Christen noch weit aktueller waren als für
die Juden, denn die Christen lebten fast
überall inmitten von «Heiden» und wurden
auf Schritt und Tritt mit dem Götterdienst,
der den ganzen Alltag der Heiden durchdrang,

konfrontiert. Dabei hatten die Christen

eine panische Angst, sich auch schon
durch einen blossen Hauch der Berührung
mit dem Götzendienst zu besudeln und ihr
Heil zu gefährden. Das ging so weit, dass
man einen Spielball der Kinder, den ein Ketzer

berührt hatte, sofort verbrennen musste.

Ketzer wurden ja bald den «Heiden»
gleichgestellt oder für noch schlimmer
gehalten. So konnte auch immer mehr eine
Endkampfstimmung entstehen: «Hie Reich
Gottes — hie Reich der Dämonen». Das war
naturgemäss ein günstiger Nährboden für
die Theologie der violenten Intoleranz.

** Vgl. 4. Mose 24/6; 5. Mose 12/38 ff., 16/21,
17/7 etc.

64



f

Augen zu führen, nämlich 5. Mose
13/6—11:

6 Wenn dich dein leiblicher Bruder,
oder dein Sohn, oder deine Tochter,
oder das Weib an deinem Busen,
oder dein Freund, der dir so lieb ist
wie dein Leben, heimlich verführen
will und spricht: «Lass uns hingehen
und andern Göttern dienen», Göttern,

die weder du noch deine Väter
kannten, 7 von den Göttern der
Völker rings um euch her, sie seien
nahe bei dir oder ferne von dir, vom
einen Ende der Erde bis zum
andern, 8 so sollst du ihm nicht zu
Willen sein und nicht auf ihn hören;
du sollst sein nicht schonen und
dich seiner nicht erbarmen, noch
seine Schuld verbergen, 9 sondern
umbringen sollst du ihn; deine Hand
soll sich zuerst wider ihn erheben,
um ihn zu töten, und darnach die
Hand des ganzen Volkes. 10 Du sollst
ihn zu Tode steinigen; denn er hat
gesucht dich abzubringen von dem
Herrn, deinem Gott, der dich aus
dem Lande Aegypten, aus dem

Sklavenhause, herausgeführt hat.
11 Ganz Israel aber soll es hören, dass
sie sich fürchten und nie mehr eine
solche böse Tat in deiner Mitte tun.

Diese Grundsätze sind von den Juden
auch oft genug grausam verwirklicht
worden. Eine Fülle von Beispielen
illustriert sie:
So ist bekannt, wie Elias eigenhändig
450 Priester einer anderen Religion
geschlachtet hat, oder wie rabiat die
Könige Josias und Ezechias gegen die
Feinde des Glaubens vorgegangen
sind.

Das jüdische Volk wurde so
jahrtausendelang im religiösen Fanatismus

erzogen.
Das Ergebnis war eine Intoleranzeinstellung,

die, obschon auch andere
Völker oft religiös intolerant waren,
ihresgleichen suchte.
J.W. Hauer (Toleranz und Intoleranz
in den nichtchristlichen Religionen,
S. 26 ff.), die religiöse Intoleranz sei
im semitischen Räume beheimatet,
die jüdische Religion verbinde mit
dem Jahwe-Glauben eine Intoleranz
ohne Mass (S. 27). Und Gibbon* (Bd.
V 251), fand es aus diesem Grunde
besonders verhängnisvoll, dass die Christen

das alte Testament zur Grundlage

* Gibbons Geschichte des allmähligen
Sinkens und endlichen Untergangs des
römischen Weltreiches, 12 Bde, 4. Auflage,
Leipzig 1862.

ihrer Religion machten* und ihm die
absolute Autorität einer heiligen Schrift
zuerkannten. Die Römer wurden mit
jener Intoleranz der Juden schon lange
vor ihrer Bekanntschaft mit den Christen

konfrontiert. Es kam zu blutigsten
Massakern und Zerstörungen, wobei
aber die Juden von den Römern grosse

Konzessionen ertrotzen konnten.
Weniger eindeutig ist die Situation im
Neuen Testament. Jesus selber hat
die violente Intoleranz mit aller
Deutlichkeit abgelehnt (vgl. besonders Lk.
9/54 ff.; Mt. 13/29 und all seine
Ausführungen über die Liebe und
Nachgiebigkeit). Bekanntlich ist aber Jesus
von der Kirche wohl auf den Altar
erhoben worden; aber lehrmässig ist ein
anderer wichtiger, nämlich Paulus,
der schon von sehr vielen Theologen
als der eigentliche Begründer des
heutigen kirchlichen Christentums
bezeichnet worden ist. Paulus war nun
ein echter Vertreter alttestamentlicher
Intoleranz. So lesen wir in 1. Korr. 5/5,
er habe beschlossen, ein bestimmtes
Mitglied der Korrinthergemeinde
wegen einer Sünde nicht nur aus der
Gemeinde auszustossen, sondern «im
Namen des Herrn zum Verderben
des Fleisches dem Satan zu übergeben»,

ein würdiger Inquisitionstext.
Und in 1. Korr. 10/14—20 sagte Paulus,
er wolle nicht, dass seine Anhänger
durch Kontakt mit Götzenopferfleisch
«mit Dämonen in Gemeinschaft gelangen».

Das, was die Gläubigen anderer
Religionen verehrten, konnten für
Paulus selbstredend nur Dämonen
sein.

Und der Verfasser des 2. Petrusbriefes
(der ja bekanntlich nicht von Petrus
stammt) sieht in den Irrlehrern
«unvernünftige Tiere, die zum Gefangennehmen

und zum Abtun bestimmt seien»

(212). Auch in Phil. 3/2 werden
die Ketzer als Hunde bezeichnet. Alles

Texte, die die Theologen neben
denen des Alten Testamentes durchaus

ebenfalls als Grundlagen für ihre
Theologie der Intoleranz verwenden
konnten.

Angesichts solcher Texte war es also
für die Theologen nicht schwer, auch
die violente Intoleranz biblisch zu
begründen, wenn man die Bibel einmal,
wie es ja der Fall war, als absolutes

* In den ersten zwei Jahrhunderten bestand
die Bibel auch der Christen nur im alten
Testament. Nur ganz allmählich wurden
Texte verlesen, die heute das neue Testament

ausmachen.

und unverbrüchliches Wort Gottes
betrachtete.

Die Theologen hätten sich im Grunde
auch damit begnügen können, auf die
erwähnten und die vielen anderen
Texte der Bibel hinzuweisen, um die
eine Theologie der Intoleranz zu
vertreten. Auf die vielen Einwände, die
rechtdenkende Menschen bestimmt
gegen den Religionszwang und gegen
die gewaltsame und brutale
Unterdrückung andersdenkender Menschen
erhoben haben, hätten sie auf einfache

Art wiederum mit der Bibel
antworten können, eine weitere Begründung

sei gar nicht nötig; wenn es
Gott so befehle, so gelte es halt
einmal, denn in der Bibel stehe eben
auch geschrieben:

«Gottes Wege sind nicht unsere
Wege»

oder
«Gottes Ratschläge sind uner-
forschlich»

oder
«Wer war der Ratgeber Gottes?»

oder
«Die Vernunft müsse man in das
Gefängnis setzen»(!)

oder
«Der natürliche Mensch könne die
göttlichen Wahrheiten nicht erkennen.

»(!) Schluss folgt
—ola—

Was unsere Leser
schreiben

Zu «Für und Wider» Nr. 6/78

Im genannten Artikel lese ich, «Dass
die österreichischen Konfessionslosen
heillos zerstritten sind .». Das ist
eine Behauptung, die schon längst
nicht mehr wahr ist, wie die Juninummer

1978 des «Kirchenfreien» bezeugen

kann, in der eine gemeinsame
Aktion der beiden Körperschaften in
Wien und Graz gestartet wird.
Es handelt sich hier um einen gemeinsamen

Protest dagegen, dass der
österreichische Bundespräsident, Dr.
Rudolf Kirchschläger, offiziell als
Bundespräsident an der
Fronleichnamsprozession in Wien teilnimmt.
Der österreichische Bundespräsident
wird in geheimer Wahl vom ganzen
Staatsvolk gewählt und ist nach unserer

Ansicht nicht berechtigt, nach der
Wahl für ein spezielles der in Oester-

65


	Die Theologie der Intoleranz [Teil 1]

