
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Qumrân und Jesus

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Vorwort zu seinem Kapital wird
ausdrücklich das «Selbständige Subjekt

der Erkenntnis» verneint. Marx
streicht sich damit selbst durch. Als
Schöpfer eines gehaltvollen
sozialwissenschaftlichen Werkes betätigt er
sich nämlich gar sehr als «selbständiges

Subjekt der Erkenntnis.»

Dann folgt der verhängnisvolle Satz:
«Bei mir ist umgekehrt das Ideelle
nichts anderes als das im Menschenkopf

umgesetzte und übersetzte
Materielle.» Das «Ideelle» ist ein sinnloses

Fremdwort, da es ja laut Satz gar
nicht existiert. Das «nichts anderes
als» ist überaus bezeichnend für seine

fürchterlichen Vereinfachungen
und für seinen einseitigen Fanatismus.
Zweitens, da der «Menschenkopf» aus
Knochen und Gehirn besteht, ist er
selber auch «ein Materielles». Er

gleicht also einer klappernden
Maschine — aber ohne den Erfindergeist,
der ihn erdacht hat. Folglich kann der
Mensch von aussen manipuliert werden.

Und das wird er denn auch im

Marxismus, wo Parteipropaganda die
Wahrheit verdunkelt und die Freiheit

foltert.
Auf der nächsten Seite fährt Marx fort,
er habe mit Hegels Dialektik «kokettiert».

Für Hegel ist Dialektik die Logik

der Philosophie. Sie bedeutet,
dass Werte unterschieden und ergänzend

aufeinander bezogen werden. Im

dialektischen Denken wird die
Vernunft als konkrete Einheit aller
geschichtlichen Gegensätze ihres
Wesens bewusst.

Nun, wie «kokettiert» Marx damit?
Nun, wieder durch eine seiner
abstrakten Simplifikationen! Er nimmt
einen Fachausdruck Hegels auf und
verdreht ihn in sein Gegenteil. Für Hegel

war die umfassende dialektische
Vernunft «Wissenschaft». Marx nimmt
das Wort und macht daraus eine
allgemeine Naturwissenschaft — die es

gar nicht gibt. Es gibt nur eine grosse
Anzahl verschiedener Wissenschaften,
die von der dialektischen Logik in

ihre verschiedenen Begriffsbildungen
und ihren verschiedenen Gegenständen,

die sie ausgewählt (abstrahiert)
haben, unterschieden und bezogen.
Die Wissenschaftsgläubigkeit bei
Marx ist sein scientistischer
Aberglauben. Und das nennt sich
«wissenschaftlicher Sozialismus»!

(Fortsetzung folgt)

Gustav Emil Müller

Qumran und Jesus

Da unlängst ein Leserbrief die Schriftrollen

vom Toten Meer und einen
fiktiven Essenerbrief als Jesusbeweise in

die Diskussion geworfen hat, wollen
wir uns damit auch auseinandersetzen.
Die grosse hellenistische Kulturepoche

hat um den Nullpunkt unserer
Zeitrechnung zu Zersetzungserscheinungen

in den Religionskulten des
Nahen Ostens geführt. Im Judentum
bekämpften sich grosse und kleine
Sekten. Die Sadduzäer — die
vornehmlich der Priesterklasse
zugehörten und ihre Anhänger in den
Oberschichten fanden — sahen ein,
dass die Zeit ihre alten Ritualvorschriften

überholt hatte; sie wollten
Anschluss an den Hellenismus finden.
Demgegenüber kämpften die Pharisäer

für strikte Einhaltung dieser
Vorschriften, verdammten die Sadduzäer
als Kompromissler und fanden unter
den Frauen die eifrigsten Verfechter.
Kleinere Sekten waren die Zeloten
und Essener; jene stellten den linken
Flügel der Bewegung dar und
anerkannten niemand anderen als Jahveh
als ihren Führer; sie hassten die
Reichen und mordeten sie oft, weshalb
sie auch «Sikarier» (sicaires, von
Latein sica Dolch) genannt wurden.

Ihren Ideen entspricht am nächsten

die sogenannte «Bergpredigt».
Die Essener bestanden schon im 2.

Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung;

sie führten ein zurückgezogenes
Leben im Wüstengebiet des Toten

Meeres und werden mit den Verfassern

der Qumrän-Rollen identifiziert.
Sie waren Puritaner, die bestrebt
waren, ein «reines, vorbildliches Leben»
zu führen, und wenn auch Ehepaare
aufgenommen wurden, heirateten sie
selbst nicht, sondern adoptierten
Kinder. Manche Forscher vermuten,
dass Johannes der Täufer dort adoptiert

worden war, denn die Taufe Jesu
soll in jeder Gegend des Toten Meeres

stattgefunden haben. Die Essener
erwarteten einen Messias aus dem
Hause Aarons, und Zacharias, der Vater

des Täufers, soll ein Priester aus
der 8. Priesterklasse (Abia) gewesen
sein, wie auch die Mutter, Elisabeth,
dem Stamme der Aaroniten zugezählt
wird.*) Die Idee, dass der «Meister
der Gerechtigkeit» der Qumrän-Sek-
te irgendwie mit Jesus aus dem Haus
David verwandt sein könnte, lässt sich
nicht mehr halten; auch der «Meister»

wird getötet, aber man erwartet nicht
sein Wiederkommen. Die Sektierer
erwarteten sogar zwei Messiasse, aber
ihr Hass gegen die «Söhne der
Finsternis» lässt sich mit dem Gebot der
Feindesliebe in der Bergpredigt nicht
vereinen. «Die Kirche war keine sich
abschliessende esoterische Gruppe,
die heimliche Lehren eifersüchtig
geheimhielt. Das Evangelium sollte der
ganzen Welt verkündet werden.» (Miliar

Burrows: Die Schriftrollen vom Toten

Meer, S. 252.)

Besehen wir uns nun die andere Seite.
Das Christentum, von Paulus begründet

und vom Konzil zu Nicaea + 325)

kodifiziert, hat mit der Uridee ebensowenig

zu tun wie der heutige Buddhismus

mit den ersten Lehren des
sogenannten Buddha.
Die Offenbarung des Johannes
(Apokalypse, verfasst zwischen +100 und
135), ist das älteste Schriftstück des
Neuen Testaments und steht zwischen
der spätjüdischen und neuchristlichen
Literatur. Der Brief (Epistel) an die
Hebräer (etwa +145), Marcion
(c. 140) und Justin (c. 150) sprechen
von Jesus Christos als einem Gott in

leuchtender, ätherischer Gestalt.
(Couchon: Jesus, le dieu fait homme);
der früheste Text von Markus erwähnt
noch keine Auferstehung und spricht
von einem mystischen Kreuz, das erst
viel später mit dem römischen
Marterholz verwechselt wurde.
Das Kreuz als Heilszeichen war viel
älter als die neue Lehre, daher sagt
der Evangelienheiland: «Wer mir
folgen will, der verleugne sich selbst
und nehme sein Kreuz auf sich täglich

.» (Luk. IX/23, Matth. XVI/24
bis 28). In «Offenbarung» ist bloss die
Rede von einem Lamm «wie wenn es

erwürgt wäre, und hatte 7 Hörner»,
das mit seinem Blut das Heil der
Menschen erkaufte (Kp. V, 6—9); aber im
1. Kapitel erscheint auch eines «Menschen

Sohn» mit Füssen wie glühendes

Messing und Augen aus Feuer,
«und er hatte sieben Sterne in seiner
rechten Hand, und aus seinem Munde
ging ein scharfes zweischneidiges
Schwert .» (Vers 14—16).

Dies passt weder zu den friedliebenden

Essenern noch zu den puritanischen

Mitgliedern der Qumränsekte.
Gewiss gibt es viele Aehnlichkeiten
und ebensoviele Unterschiede, was
selbstverständlich ist in einer Zeit, da
die hellenistische Kultur und der
persische Mithraglaube im römischen

41



Weltreich vorherrschend waren. Man
könnte den Römer Seneca ebensogut
wie den «Meister der Gerechtigkeit»
als Jesu Vorbild hinstellen, denn seine
Ideen decken sich ebenso mit denen
der Sektenmitglieder wie denen der
hellenistischen Juden — den späteren
Christen. Es waren einfach
Parallelströmungen, von denen dank Konstan-

Jede Andachtsfeier verursacht ein
kollektives Gemurmel. Die katholischen

Geistlichen bringen den kleinen
Kindern fromme Sprüche bei. Sie wollen

damit dem jugendlichen, noch
unreifen Gehirn ein vorgeschriebenes
Glaubensbekenntnis fürs ganze Leben
aufzwingen.
Bei den Reformierten und den
Angehörigen anderer religiöser
Gemeinschaften, die vernünftigerweise den
Heiligenkult verneinen, spielt das
individuelle Beten eine grosse Rolle.
Der Chorgesang als Lobpreisung der
Dreieinigkeit gehört allgemein zum
kirchlichen Brauch.
Viele Menschen, ohne Unterschied
ihres Bildungsgrades verlangen nach
geheimnisvollen Zeremonien aus
einem sentimentalen Gemütsbedürfnis.
Gewisse Leute hingegen unterliegen
einer psychologischen Massenbeeinflussung.

Den meisten jedoch fehlt
logische Ueberlegung, ob eine
tatsächliche Verbindung mit den angerufenen

Himmelsgestalten funktioniert!
Devote Katholikinnen bitten ausgewählte

Heilige um Protektion. Ist es
nicht paradox, diese elenden Blutzeugen

als Vermittler anzugehen? Sie
selbst wurden trotz inbrünstigem Beten

im Stich gelassen!
Nur wenige Gläubige denken sich beim
Herplappern des «Vater Unser» etwas
Sinnfälliges dabei. Wo wären z. B. in
der Praxis die Grosszügigen zu
finden, die das Gebot befolgen «vergib
uns unsere Schulden wie auch wir
unseren Schuldnern vergeben»? Die
früheren erbarmungslosen Religionskriege

beweisen zur Genüge, wie
sogar die Kirchenväter intolerant und

rachsüchtig waren. Sobald zwischen
den Christen tiefe Hassgefühle bestehen,

dann wird nach Vergeltung
geschrien.

Alles zeremonielle Schaugepräge ist
nur angelernte Förmlichkeit. Das
ichbezogene Beten dient als Palliativ
oder zur Ueberbrückung von kriti-

tin und Nicäa bloss das Christentum
sich erhalten konnte, wenngleich es
keine Neuschöpfung gewesen war.

Otto Wolfgang
*) Vorausgesetzt, dass man den Täufer für
eine geschichtliche Person hält und nicht
bloss den Repräsentanten der Sommer-
und Wüstensonne (24. Juni), der ein Halbjahr

der Geburt der Frühlingssonne (24725.
Dezember) vorausgeht.

sehen Situationen. Die Seligpreisung
durch den Papst oder eines Prälaten
hat noch nie vor Unglücken geschützt.
Es sind Täuschungsmanöver für Naive.

Im Augenblick der Hilflosigkeit
verliert der Verstand an Klarsicht, das
Beten erweckt die Illusion, von oben
käme Rettung. Die Priester aller
Schattierungen verstehen meisterhaft
die seelischen Krisen ihrer Gläubigen
auszubeuten und die Werbetrommel
für den Herrn zu schlagen! Zu den

religiösen Kunstgriffen gehört auch
die Prophezeihung, dass die Seelen der
Folgsamen in ätherischen Gefilden
ewig weiterleben dürfen.
Allgemein wurde stets gefliessentlich
verschwiegen, dass der sogenannte
gütige Vater, der ja seinen Sohn Jesu
im Stiche liess, weder die unzähligen
Kriegsgreuel und Naturkatastrophen,
nooh Morde und Unglücksfälle je
verhüten konnte! Ist es daher nicht purer

Unsinn, von der Existenz eines
fürsorglichen Allmächtigen zu reden?
Nonnen und Ordensbrüder sollten ihre
Zeit nicht mit Beten vergeuden,
sondern dafür alte und kranke Leute
betreuen.

Dem Freidenkertum obliegt die
schwierige Aufgabe, schrittweise
durch Aufklärung die rückständigen
Religionsbekenntnisse zu verdrängen.
Ein harmonisches Zusammenleben in

der vielfältigen Völkergemeinschaft
erreicht man durch gegenseitiges
Verständnis und Kompromissbereitschaft,
nicht durch Devotion und Lippenbekenntnis!

Die notleidenden Menschen
aller Rassen sind künftighin von ihren
materiellen Sorgen zu entlasten. Man
fördere ihre geistige Freiheit durch
kulturelle und wirtschaftliche
Entwicklung. Die reichen Nationen sollen
das viele Geld nicht für Rüstungen
verschleudern, die nur zu Kriegen führen,

sondern für soziale Zwecke. Auf
jeden Fall kann durch stures Beten
der Lebensstandard niemals verbessert

werden! Schoenauer

Ehrenrettung für
Hans Anderfuhren
In einer Buchbesprechung, erschienen

in der «Bildungsarbeit», einer
Beilage der «Gewerkschaftlichen
Rundschau», wird Hans Anderfuhren,
der vor Jahren verstorbene Zürcher
Sozialist, falsch gekennzeichnet. Es
wird bestritten, dass er Freidenker
war, er habe vielmehr dafür gesorgt,
dass in seiner Familie vor jeder Mahlzeit

ein Tischgebet gesprochen wurde.

Als ehemaliger Präsident der
Zürcher Ortsgruppe der «Freidenker-Vereinigung»

kann ich nur feststellen,
dass Hans Anderfuhren bis zu seinem
Tode der Freidenker-Vereinigung
angehört hat. Wenn in seiner Familie vor
dem Essen gebetet wurde, so ging
das auf Rechnung seiner Frau, die als
Quäkerin religiös eingestellt war.
Gerade als Freidenker war Hans Anderfuhren

so tolerant, dass er duldete,
wenn diesem religiösen Bedürfnis seiner

Frau entsprochen wurde. Er selbst
hat sich schon 1937 als politischer
Untersuchungsgefangener gegenüber
den Behörden als Atheist bekannt.
Die sein Andenken verfälschende
Darstellung in der «Bildungsarbeit» muss
daher von seinen ehemaligen Freunden

und Mitkämpfern entschieden
zurückgewiesen werden.

Walter Gyssling

Was unsere Leser
schreiben
Zu «Freude des Monats» Nr. 4/77

Wir sind keine politische Partei. Wir
sind auch keiner Partei verpflichtet.
Darum ist «Die Freude des Monats»

von Ges.-Fd. Richtscheit in unserer
Zeitung deplaciert. Die Fragen, über
die wir am 13. März zu bestimmen
hatten, sind reine Sachfragen. Bei der
Einheitsfront vom Trumpf Buur bis zu
den Kommunisten war ein anderes
Resultat nicht zu erwarten.
Gewonnen hat diesen Kampf die
katholische Kirche. Den grössten Anteil
der Fremdarbeiter in der Schweiz stellen

die katholischen Länder Italien
und Spanien.
Nicht Schwarzenbach und Oehen
haben die Schlacht verloren, sondern
der Schweizer Arbeiter, der stempeln
geht. Aus den 30er Jahren weiss ich,

was Arbeitslosigkeit heisst. Auch mit

Was nützt das viele Beten?

42


	Qumrân und Jesus

