
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Parapsychologie - doppelt beleuchtet

Autor: Dunkelmann, Karl / Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Parapsychologie - doppelt beleuchtet(VII 509). Ja er sieht in der Staatsreligion

geradezu einen Betrug (VII 505).
Der Theologe Walter Nigg führt aus:
«Scharf hat Pestalozzi jede Verbindung

von Christentum und Politik als
heillosen Kompromiss durchschaut
und zwar als Kompromiss, der immer
auf Kosten des Christentums vollzogen

wird» (80).
Lassen wir Pestalozzi wieder selber
sprechen: «Als Sache der Macht ist
sie (die Religion) in ihrem Wesen
nicht Religion» (VII 509).

«Die Priester stehen in diesem
Zeitpunkte in jenem Streit der Macht
gegen das Volk auf der Seite der ersten
(d. h. der Macht gegen das Volk) und
sie können nicht anders (von uns
hervorgehoben); sie stehen in ihrem
Dienste; sie essen dabei immer das
Brot der Macht und nicht mehr das
Brot des Volkes, und was man auch
immer mit vieler Höflichkeit dagegen
einzuwenden beliebt, so bleibt doch,
solange die Welt steht, das Sprichwort

,Wes Brot ich esse, des Lied ich

singe' bei allen Menschen wahr, die

gerne essen» (zit. bei Schliephacke
41).

Literaturhinweise (Erklärung der
Abkürzungen)

Blosse Zahlen (röm. Band; arab.= Seite)
bedeuten: Werke Pestalozzis in der Lieg-
nitzer Ausgabe von L.W. Seyffarth, 12

Bände 1899 — 1902;
B (mit röm. und arab. Zahlen) bedeutet:

Werke Pestalozzis in der Brandenburg-
schen Ausgabe von L. W. Seyffarth 1869
bis 1873, 18 Bände;

Cordier L. Cordier, Religiöse Jugenderziehung

nach Heinrich Pestalozzi, 1914;
Delekat Friedrich Delekat, Johann Heinrich

Pestalozzi, 1968;
Hoffmann Heinrich Hoffmann, Die Religion

im Leben und Denken Pestalozzis,
1944;

Horn Hermann Horn, Glaube und
Anfechtung bei Pestalozzi, 1969;

Guyer Walter Guyer, Wege zu Pestalozzi,

1946;
Kogan Natalie Kogan, Pestalozzis

religiöse Haltung 1936;
Nigg Nigg Walter, Das religiöse Moment

bei Pestalozzi, 1927;
Przedborska Przedborska Marie Felizia,

Das Religionsproblem bei Pestalozzi,
...1912;

Schliephacke Schliephacke Bruno P.,
Pestalozzi der Rebell, 1960;

Weber Helmuth Weber, J. H. Pestalozzis
Stellung zur Aufklärung, 1934;

Wernle Paul Wernle, Pestalozzi und die
Religion, 1927;

Würzburger Karl Würzburger, Der
Glaubensweg der Angefochtenen, 1946.

(Weitere Literaturhinweise finden Sie bei
den einzelnen zitierten Autoren.)

-ola

Als langjähriger Abonnent des
«Freidenkers» erlaube ich mir einige
Anmerkungen zum Artikel unseres
Freundes Titze in der Nummer vom
März 1977 über «Parapsychologie und
freies Denken».
Mit eindringlicher Klarheit sagt Titze
mit seinem Schlussatz: «Das
Grundsätzliche ist für Freidenker Anerkennung

von Tatsachen mit kritischem
Ueberprüfen vor allem von
Widersprüchen in sich und mit anderen
Tatsachen». Sehr gut! Fragt sich nur, was
nun alles wirkliche Tatsachen sind!
Ich hätte schon den Einleitungssatz
des Aufsatzes wie folgt geschrieben:
«Parapsychologie ist die .Lehre' (in
Anführungsstrichen!) von den
sogenannten seelischen Erscheinungen,
die angeblich über die auf natürliche
Weise erklärbaren hinausgehen.
Sie reicht von angeblich unmittelbarer

seelischer Verbindung zweier oder
mehrerer Personen (was immer das
sein soll!) .»

Bücher Hessen sich (von wirklichen
Fachleuten) über Titzes Darstellung
schreiben: «Tatsache sind also
Sinnesempfindungen, die unser Verstand
in Zusammenhang bringt und
ordnet.» Es ist viel darüber diskutiert,
philosophiert und phantasiert worden,
wie Erkenntnis zustandekommt (vielfach

ohne die eigentlich zuständige
Wissenschaft zu befragen). Nach weitest

verbreiteter Meinung sehen wir
ja die Welt um uns herum nicht so,
wie sie ist. Ich habe mich immer
gefragt, wo eigentlich unsere Sinne ihre
«fabelhaften» Fähigkeiten herhaben,
etwas zu empfinden, was eigentlich
mit der Umwelt gar nichts zu tun hat.
Die Sinne, und das wird anscheinend
immer vergessen, sind doch auch ein
Teil des Weltganzen, sind in ihm
entstanden und haben sich in ihm durch
die Einwirkung der Aussenwelt
entwickelt. Und was Freund Titze von
unserem Verstand sagt, der angeblich
die Erfahrungen erst in Zusammenhang

bringt, das klingt doch sehr
nach Kant, der gemeint hat, der
Verstand schreibe der Natur die Gesetze

vor, ein Standpunkt, der auf Grund
wissenschaftlicher Erfahrung überholt
sein dürfte.
Aeusserst skeptisch kann man, wie
ich meine, nur bleiben, wenn Freund
Titze meint: «Trotzdem gibt es man¬

ches (an der Parapsychologie), was
ernst genommen werden muss. Man
kann nicht die Parapsychologie als
ganzes einfach als Schwindel abtun.»
Und als «Beleg» dafür: «Es gibt ja
sogar schon einen Lehrstuhl für
Parapsychologie (Freiburg/Breisgau, Prof.

Bender), auf dem sie wissenschaftlich
untersucht wird.» Da kann man sich
nur wundern, was heute alles als
wissenschaftlich gilt. Jedenfalls bedürfte
es wesentlich widerstandsfähigerer
wirklicher Beweise, als von diesem
Lehrstuhl bis jetzt angeboten worden
sind, um auch den verhärtetsten
Skeptiker zu überzeugen.
Wenn Freund Titze allerdings meint,
dass Gedankenübertragungen, also
unmittelbare Verbindung geistiger
Tätigkeiten zwischen zwei Menschen
ohne sinnlich-physikalische
Verbindungen ebenfalls Tatsache zu sein
scheinen, und er sich dazu auf den
Scharlatan Rhine (USA) und seine
angeblich positiven Versuche bezieht, so
möchte man sich als Freidenker
wünschen, so etwas nicht gerade in einer
Freidenkerzeitschrift zu lesen. Rhine,
ein christlicher Geistumnebelter, hat

(übrigens vergeblich) versucht, mit
seinen Hirngespinsten den «bösen»
Materialismus, der die Welt an den
Teufel ausliefere, zu Boden zu zwingen.

Im übrigen, und das sollte nun
wirklich zum Allgemeinwissen der
Freidenker gehören, sind die
sogenannten geistigen Tätigkeiten ohne
körperliche Tätigkeiten (in Gehirn und

Nerven) nicht möglich, sie beruhen
also auf materiell-energetischen
Prozessen, oder sagen wir es eindeutig,
sie sind diese Prozesse in Gehirn und
Nerven. An dieser Tatsache (wirklich
Tatsache!) gemessen, lasse man den
Satz von Freund Titze auf sich wirken:
«Es ist kein Widerspruch zu behaupten,

dass Geistiges auch unmittelbar
auf Geistiges wirken könnte.»
Hinsichtlich seiner Vermutung, es
könne auch so sein, dass geistige
Tätigkeit im Gehirn etwas hervorbringe,

was im anderen Gehirn unmittelbar

aufgenommen wird und dort den

gleichen Gedanken erzeuge, aber die
Sinne dabei nicht benutze, habe ich
mir folgendes überlegt: Auf der Welt
leben gegenwärtig fast vier Milliarden
Menschen. Freund Titze weist besonders

darauf hin, dass die Entfernung

38



zwischen den Versuchspersonen bei

der «Gedankenübertragung» anscheinend

keine Rolle spielt! Also könnte
jedes Gehirn mit jedem anderen
unmittelbar in Verbindung treten. Aber
warum nur jedes mit jedem? Jedes
mit allen! Warum findet die
Gedankenübertragung gerade nur zwischen
zwei Versuchspersonen statt? Wieso
funken die anderen Gehirne nicht
dazwischen? Ich bin vielleicht blöd. Aber
ich bleibe skeptisch! Und ich bin
kühn genug, hinter Freund Titzes
Behauptung, dass Gedankenübertragungen

ohne Benutzung der Sinne Tatsache

seien, ein riesengrosses Fragezeichen

zu setzen. Auch Freund Titzes
Auslassung, dass nicht alles in der
Welt physikalisch und rational sei (er
hätte sich das wirklich schenken
sollen!), hilft nicht weiter. Sicherlich hat

er recht, wenn er sagt, dass Leben,
Fühlen, Denken, Wollen mehr als Physik

sei. Warum gäbe es sonst die über
die Physik hinausgehenden anderen
Wissenschaften wie Physiologie,
Psychologie (soweit sie wirklich
Wissenschaft ist!!), Biologie. Aber sie alle
bauen auf Physik und Chemie auf, sie
schweben nicht freihändig in der
Luft! Die Begriffe «rational» und
«irrational» aber haben hier überhaupt
nichts zu suchen. Die sich wirklich
abspielenden Dinge und Prozesse,
aus denen sich die Welt zusammensetzt,

sind weder rational noch irrational,

sondern sie sind einfach da und

geschehen. Rational oder irrational
gehen nur die Menschen mit ihrem
mehr oder weniger entwickelten
Denkvermögen und ihren sich ständig
einmischenden Gefühlen an die Dinge
und Prozesse heran.
Massenpsychosen, Hypnose und
Suggestion gehören allerdings zum
wirklichen Geschehen, aber diese
Erscheinungen sind natürlich an das

körperliche Geschehen in Gehirn und
Nerven gebunden.
Zwischendurch behauptet Freund Titze

(und da befindet er sich in Gesellschaft

allzu vieler Mitmenschen, die
es entrüstet von sich weisen würden,
Freidenker genannt zu werden!), es

gebe einen freien Willen!!! Die
Darstellungen und Ueberlegungen und
Forschungsergebnisse so vieler wirklich

ernst zu nehmender
Wissenschaftler und Philosophen über das
Problem des Willens mit dem Ergebnis,

dass es so etwas wie einen freien
Willen nicht geben kann, scheinen völ¬

lig nutzlos gewesen zu sein. Ich
weiss, dass Freund Titze hier sofort
auf die moderne Physik und den
angeblich erbrachten Beweis der Akau-
salität im nuklearen Bereich verweisen

wird. Es würde viel zu weit
gehen, hier darauf einzugehen. Freund
Titze mag mich auch gern für einen
Banausen halten, wenn ich auch hier
skeptisch bin (ich nicht alleine!), aber
mir scheint, dass die Akausalisten die
Welt zu einem Spukhaus machen (wie
unser lange verstorbener
Gesinnungsfreund Prof. G. v. Frankenberg vor
vielen Jahrzehnten schon einmal
gesagt hat).

Aber man wird müde. Mittlerweile bin
ich 73 Jahre alt geworden, mein «Hobby»

war zeitlebens, über all diese
Dinge nachzudenken. Ich messe mir
nicht an, zu gültigen Ergebnissen
gekommen zu sein. Für mich allerdings
scheinen sie schon schlüssig. Und
deshalb kann ich auch mit Freund
Titzes Schlussbemerkung, dass die
Annahme völliger Determination und

durchgehender Kausalität zwangsläufig

zu einer Annahme eines höheren
Wesens führe, ganz und gar nicht
einig gehen. Freund Titze ist da
anscheinend bei einem anthropomor-
phen Begriff der Kausalität hängen
geblieben. Prof. Max Verworn hat m.E.

darauf bereits 1912 in seinem Aufsatz

über «Kausale und konditionale
Weltanschauung» die richtigstellende
Antwort gegeben.

Carl Dunkelmann

Lieber Gesfr. Dunkelmann,

wir hatten ja schon vor etwa 15 Jahren

über die sogenannte Akausalität
korrespondiert. Auch mit Prof. v.

Frankenberg hatte ich seinerzeit
darüber diskutiert. Eine Annäherung
unserer Ansichten war allerdings nicht
mt glich und scheint auch heute nicht
möglich zu sein. Trotzdem will ich
noch einmal darüber meine Ansicht
äussern.

Zunächst eine Klarstellung: Keiner hat
behauptet, dass es keine kausalen
Vorgänge mehr gebe, es ist nur das
Kausalprinzip falsifiziert worden. Es

heisst nur, dass nicht alles kausal
erklärt werden könne, weil die Ursache
in einzelnen Fällen fehlt und einer
Wahrscheinlichkeitsbetrachtung Platz
machen musste. Allerdings beruht
nach neuer Erkenntnis jeder kausale
Vorgang auf Wahrscheinlichkeitsbe¬

ziehungen, aber der kausale Vorgang
selbst ist damit nur begründet, nicht
verneint. Dies ist eine physikalische
Erkenntnis und muss daher als Tatsache

bezeichnet werden. So ist es
falsch zu sagen, dass die Welt
nunmehr nur ein «Spukhaus» sei, wie
Frankenberg meint, wohl aber liegt ihr
der Zufall zugrunde. Was aber liegt
der Kausalität zugrunde, wenn sie
selbst letzter Grund ist und alles ge-
setzmässig verläuft? Diese Frage
musste gestellt werden. Die Scholastik

wusste schon immer eine
Antwort, indem Gott der Schöpfer dieser
Gesetze sei. Wenn aber am Anfang
Zufall und Wahrscheinlichkeit gesetzt
wird, so ist meiner Meinung nach dies
die beste Erklärung für einen Freidenker.

Physikalische Erkenntnisse aus
weltanschaulichen Gründen abzulehnen

ist genauso falsch, wie das
Christentum die Kopernikanische und die
Darwinistische Lehre abgelehnt hat.
Nicht die Weltanschauung bestimmt
die Tatsachen, sondern durch- diese
ist jederzeit die Weltanschauung zu
überprüfen. Dies gehört zu einer
freidenkerischen Haltung.
Dass alles auf Physik beruht, wie Sie
meinen, ist eine dogmatische Behauptung.

Wir erkennen und erleben die
Welt physisch, lebendig und
geistigseelisch. Es liegt kein Grund vor,
irgend eine dieser Erscheinungen
irgendwie höher zu bewerten. Der
Mensch ist eine Einheit von Körper,
Seele und Geist, eine Einheit von
Gehirn- und geistigen Vorgängen. Die
Psychosomatik kann dies bezeugen.
Seelisches beeinflusst das Körperliche,

ebenso wie umgekehrt das
Körperliche das Seelische. Alles
physikalisch erklären zu wollen und glauben,

es zu können, ist eine überholte
Ansicht aus dem vorigen Jahrhundert.
Es hat noch niemand behauptet, dass
unsere Sinnesempfindungen nichts
mit der Umwelt zu tun hätten (auch
Kant nicht), sondern es ist nur
behauptet worden, dass nur unsere
Sinneseindrücke das einzig eindeutig
Feststellbare sind. Unsere Erkenntnis
ist eben eingeschränkt gegenüber der
Realität.

Bei der Gedankenübertragung habe
ich nur gesagt, dass sie widerspruchsfrei

ist und dabei sogar physikalische
Möglichkeiten angegeben. Rhine als
Scharlatan anzunehmen, nur weil seine

Versuche Ihnen nicht passen, sollte
man nicht sagen. Man muss jeden

39



Freidenker und MarxismusVersuch zunächst ernst nehmen, wohl
aber kritisch beleuchten. Mir ging es

darum, die Möglichkeiten zu erwähnen,

wie die Gedankenübertragung
als Tatsache angesehen werden kann.
Ich halte es durchaus für richtig, sich
mit diesen Dingen auch zu beschäftigen,

und wir dürfen nicht einfach so
etwas ablehnen, weil es nicht in unsere

Anschauung zu passen scheint.

Den freien Willen nur deshalb
abzulehnen, weil ihn Religionsbekenntnisse
annehmen, ist kein Grund gegen ihn.

Auch innerhalb des Christentums wird
er abgelehnt (Calvinismus). Es stimmt
auch nicht, dass es keine bedeutenden

Forscher gebe, die ihn anerkennen.

Ich will auch nicht den freien
Willen als Selbstbestimmung mit der
Wahrscheinlichkeit in der Physik
zusammenbringen. Wahrscheinlichkeit
und Selbstbestimmung sind etwas
Verschiedenes. Aber ich erlebe mich
frei, ich empfinde, dass ich meine
Entschlüsse frei entscheide. Gewiss
steckt der Motivgrund dahinter, aber
dieser bestimmt nicht, sondern
empfiehlt nur. Die Freiheit ist ein Erlebnis

und muss daher als Tatsache
angesehen werden, auch wenn wir sie
nicht begründen können. Warum nennen

wir uns Freidenker, wenn wir die
Freiheit nicht zugeben dürfen? Die

Freiheit ist nicht begründbar, weil sie
ein Anfang ist, hinter dem nichts mehr
steht. Das nur rationale Denken mit
unserem Verstände reicht eben nicht
aus, um die Welt in ihrer Gesamtheit
zu begreifen. Unser Verstand ist nur
ein Mittel, das uns die Natur gegeben
hat, um leben zu können und ist daher
begrenzt, genau wie jedes andere
Mittel, das wir von Natur aus besitzen.

Man muss als Freidenker offen

gegen alles in der Welt sein, auch
wenn wir es nicht oder noch nicht
erklären können.

Es ist gut, dass es verschiedene
Ansichten unter uns gibt, dies fördert die
Klarheit und zeigt an, dass wir wirklich

frei unsere Anschauungen bilden
können. Aussprechen können wir uns
darüber, aber aufzwingen dürfen wir
unsere Ansicht anderen nicht. Nur
Tatsachen dürfen nicht übersehen
oder abgelehnt werden, und die
Widerspruchsfreiheit ist das beste
Kriterium für die Richtigkeit einer
Aussage. Solange etwas widerspruchsfrei
ist, ist es immerhin möglich und muss
dann durch die Erfahrung bestätigt
werden. Hans Titze

Karl Marx hat als Freidenker angefangen.

In seiner Doktordissertation
heisst es: «Die Philosophie, solange
noch ein Blutstropfen in ihrem
weltbezwingenden, absolut freien Herzen
pulsiert, wird stets den Gegnern mit
Epikur zurufen: Gottlos ist nicht, wer
die Götter der Menschen verachtet,
sondern wer den Meinungen der Menge

von den Göttern anhängt.»
Wie kommt es nun, dass der Freidenker

Marx ein System hervorgebracht
hat, das alles freie Denken verfolgt
und Wahrheit durch verlogene Dogmen

ersetzt? Das ist kein bedauerlicher

Zufall.
Um diese Frage zu beantworten, ist
ein Abstecher in die Logik
(Wahrheitslehre) nötig.
Ganz im Sinn des obigen Zitats
verstehe ich das Wort Freidenker als
Uebersetzung des griechischen Wortes

Philosoph. Die Freidenkerische
Bewegung ist seit der Renaissance
und der Aufklärung eine philosophische,

weltanschauliche Wiederbelebung

der vorchristlichen Philosophie;
in Abwehr des christlich-kirchlichen
sogenannten Mittelalters.
Philosophie, wörtlich Liebe zur Weisheit,

wird von Piaton als Dienst an der
unbedingten Wahrheit bestimmt. Weisheit

wird die Wahrheit in dem
allumfassenden Sinn, dass sie sich nicht
nur auf die Rationalität des Verstandes

und seiner gegenständlichen
Wissenschaften besinnt, sondern ebenso
offen ist für den Zufall (das Irrationale)

der unendlichen Erfahrung;
zudem besinnt sie sich auch über die
überrationalen Wertbegriffe der
Vernunft (Kant definiert Vernunft als das

Vermögen des Unbedingten).
Vernunftbegriffe wie das Sein, die Wahrheit,

die Freiheit und Gerechtigkeit,
sind für den vernünftigen Geist
verpflichtend; zu ihnen gehören auch die
ästhetischen Werte in den Künsten
und religiöse Werte für den Glauben.
Auf sie besinnt sich die Religionsphilosophie,

die nicht nur verneint. Marx
kennt nur eine negative Religionsphilosophie:

Für sie ist Religion «Opium
für das Volk» als Ersatz für fehlende
irdische Genüsse.
Diese Religionsblindheit ist ein erster
Fehler des Marxismus.
Echte Werte verpflichten, sie treten
dem vernünftigen Menschen als ein
Gesolltes entgegen; sie verlieren ihre

I. Teil
Geltung nicht, wenn sie nicht oder
missverständlich verwirklicht werden.
So wird der Wert der Gerechtigkeit im
Unrechtleiden offenbar (evident). Der
Mensch ist nicht in ihrem Besitz, er
kann nicht beliebig über sie verfügen.

Anderseits weiss er ursprünglich
(a priori) von ihnen, sonst könnte er
sie nicht suchen. Philosoph ist der
Mensch, weil er Wahrheit sucht, nicht
weil er wähnt, sie zu besitzen (wie im
christlichen Dogma: Ich bin die Wahrheit).

Ohne Wahrheit ist der Mensch nicht
menschlich; das Bewusstsein der
Wahrheit hebt das menschliche
Bewusstsein ab vom tierischen. Zum
Beispiel ist der Satz: Alle Menschen
sind sterblich, eine absolute Wahrheit,
die allgemein und notwendig gilt.
Auch alle Fliegen sind sterblich, aber
die einzelne Fliege weiss nichts
davon.

Die Wahrheitsfrage ist allumfassend;
nichts kann sich ihr entziehn. Sie ist
zugleich die Seinsfrage (ontologisch).
Sie lautet: Was ist das? Wer bist du?
Das freie, philosophische Denken hat
in ihr seinen eigenen Ursprung in sich
selbst. Vernunft entspringt der
kritischen Frage, sie geht von der
Ueberzeugung aus, dass das Sein anders
ist, als es zunächst aussieht. Durch die
Wahrheitsfrage wird das Denken frei
von Vorurteilen, gegebenen natürlichen

und gesellschaftlichen Bedingtheiten.

Sie werden in ihrer Begrenztheit

(Relativität) durchschaut.
Durch Wahrhaftigkeit wird der Mensch
frei (frei von und frei für); und nur in

Freiheit kann die Pflege der Wahrheit
gedeihen.
Hermann Cohen fasst in seiner Logik
das soeben Gesagte so zusammen:
«Dem Ursprung des Denkens darf
nichts gegeben sein. Wenn anders
das Denken im Ursprung das Sein zu
entdecken hat, so darf dieses Sein
keinerlei andern Grund haben, als den
das Denken ihm zu legen vermag. Als
Denken des Ursprungs erst wird das
reine Denken wahrhaft.»
Unsere logische Ueberlegung führt
nun stracks zu dem Grundfehler des
Marxismus. Marx leugnet die Wahrheit
und macht sie abhängig von
wirtschaftlichen «Interessen». Und doch
soll diese Leugnung der Wahrheit als
wahr gelten! Das ist ein selbstmörderischer

Widerspruch.

40


	Parapsychologie - doppelt beleuchtet

