Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Parapsychologie - doppelt beleuchtet
Autor: Dunkelmann, Karl / Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(VIl 509). Ja er sieht in der Staatsreli-
gion geradezu einen Betrug (VIl 505).
Der Theologe Walter Nigg fuhrt aus:
«Scharf hat Pestalozzi jede Verbin-
dung von Christentum und Politik als
heillosen Kompromiss durchschaut
und zwar als Kompromiss, der immer
auf Kosten des Christentums vollzo-
gen wird» (80).

Lassen wir Pestalozzi wieder selber
sprechen: «Als Sache der Macht ist
sie (die Religion) in ihrem Wesen
nicht Religion» (VII 509).

«Die Priester stehen in diesem Zeit-
punkte in jenem Streit der Macht ge-
gen das Volk auf der Seite der ersten
(d. h. der Macht gegen das Volk) und
sie kénnen nicht anders (von uns her-
vorgehoben); sie stehen in ihrem
Dienste; sie essen dabei immer das
Brot der Macht und nicht mehr das
Brot des Volkes, und was man auch
immer mit vieler Hoflichkeit dagegen
einzuwenden beliebt, so bleibt doch,
solange die Welt steht, das Sprich-
wort ,Wes Brot ich esse, des Lied ich
singe’ bei allen Menschen wahr, die
gerne essen» (zit. bei Schliephacke
41).

Literaturhinweise (Erklarung der Ab-
kiirzungen) '

Blosse Zahlen (réom.=Band; arab.= Seite)
bedeuten: Werke Pestalozzis in der Lieg-
nitzer Ausgabe von L.W. Seyffarth, 12
Bande 1899 — 1902;

B (mit rém. und arab. Zahlen) bedeutet:
Werke Pestalozzis in der Brandenburg-
schen Ausgabe von L. W. Seyffarth 1869
bis 1873, 18 Bande;

Cordier = L. Cordier, Religiose Jugender-
ziehung nach Heinrich Pestalozzi, 1914;

Delekat = Friedrich Delekat, Johann Hein-
rich Pestalozzi, 1968;

Hoffmann = Heinrich Hoffmann, Die Reli-
gion im Leben und Denken Pestalozzis,
1944;

Horn = Hermann Horn, Glaube und An-
fechtung bei Pestalozzi, 1969;

Guyer = Walter Guyer, Wege zu Pestaloz-
zi, 1946;

Kogan = Natalie Kogan, Pestalozzis reli-
gidése Haltung ... 1936;

Nigg = Nigg Walter, Das religiose Moment
bei Pestalozzi, 1927;

Przedborska = Przedborska Marie Felizia,
Das Religionsproblem bei Pestalozzi,
... 1912;

Schliephacke = Schliephacke Bruno P.,
Pestalozzi der Rebell, 1960;

Weber = Helmuth Weber, J. H. Pestalozzis
Stellung zur Aufklarung, 1934;

Wernle = Paul Wernle, Pestalozzi und die
Religion, 1927;

Wiirzburger = Karl Wiirzburger, Der Glau-
bensweg der Angefochtenen, 1946.
(Weitere Literaturhinweise finden Sie bei

den einzelnen zitierten Autoren.)

-ola

38

Parapsychologie - doppelt beleuchtet

Als langjahriger Abonnent des «Frei-
denkers» erlaube ich mir einige An-
merkungen zum  Artikel unseres
Freundes Titze in der Nummer vom
Méarz 1977 lber «Parapsychologie und
freies Denken».

Mit eindringlicher Klarheit sagt Titze
mit seinem Schlussatz: «Das Grund-
sétzliche ist fir Freidenker Anerken-
nung von Tatsachen mit kritischem
Ueberpriifen vor allem von Wider-
spriichen in sich und mit anderen Tat-
sachen». Sehr gut! Fragt sich nur, was
nun alles wirkliche Tatsachen sind!
Ich hatte schon den Einleitungssatz
des Aufsatzes wie folgt geschrieben:
«Parapsychologie ist die ,Lehre’ (in
Anfiihrungsstrichen!) von den soge-
nannten seelischen Erscheinungen,
die angeblich liber die auf natiirliche
Weise erklarbaren hinausgehen.
Sie reicht von angeblich unmittelba-
rer seelischer Verbindung zweier oder
mehrerer Personen (was immer das
sein solll) .. .»

Biicher liessen sich (von wirklichen
Fachleuten) liber Titzes Darstellung
schreiben: «Tatsache sind also Sin-
nesempfindungen, die unser Verstand
in Zusammenhang bringt (!) und ord-
net.» Es ist viel darlber diskutiert,
philosophiert und phantasiert worden,
wie Erkenntnis zustandekommt (viel-
fach ohne die eigentlich zustadndige
Wissenschaft zu befragen). Nach wei-
test verbreiteter Meinung sehen wir
ja die Welt um uns herum nicht so,
wie sie ist. Ich habe mich immer ge-
fragt, wo eigentlich unsere Sinne ihre
«fabelhaften» Fahigkeiten herhaben,
etwas zu empfinden, was eigentlich
mit der Umwelt gar nichts zu tun hat.
Die Sinne, und das wird anscheinend
immer vergessen, sind doch auch ein
Teil des Weltganzen, sind in ihm ent-
standen und haben sich in ihm durch
die Einwirkung der Aussenwelt ent-
wickelt. Und was Freund Titze von
unserem Verstand sagt, der angeblich
die Erfahrungen erst in Zusammen-
hang bringt, das klingt doch sehr
nach Kant, der gemeint hat, der Ver-
stand schreibe der Natur die Gesetze
vor, ein Standpunkt, der auf Grund
wissenschaftlicher Erfahrung tberholt
sein dirfte.

Aeusserst skeptisch kann man, wie
ich meine, nur bleiben, wenn Freund
Titze meint: «Trotzdem gibt es man-

ches (an der Parapsychologie), was
ernst genommen werden muss. Man
kann nicht die Parapsychologie als
ganzes einfach als Schwindel abtun.»
Und als «Beleg» dafiir: «Es gibt ja so-
gar schon einen Lehrstuhl fir Para-
psychologie (Freiburg/Breisgau, Prof.
Bender), auf dem sie wissenschaftlich
untersucht wird.» Da kann man sich
nur wundern, was heute alles als wis-
senschaftlich gilt. Jedenfalls bediirfte
es wesentlich widerstandsfahigerer
wirklicher Beweise, als von diesem
Lehrstuhl bis jetzt angeboten worden
sind, um auch den verhartetsten
Skeptiker zu Uberzeugen.

Wenn Freund Titze allerdings meint,
dass Gedankeniibertragungen, also
unmittelbare Verbindung geistiger Té-
tigkeiten zwischen zwei Menschen
ohne sinnlich-physikalische Verbin-
dungen ebenfalls Tatsache zu sein
scheinen, und er sich dazu auf den
Scharlatan Rhine (USA) und seine an-
geblich positiven Versuche bezieht, so
mochte man sich als Freidenker win-
schen, so etwas nicht gerade in einer
Freidenkerzeitschrift zu lesen. Rhine,
ein christlicher Geistumnebelter, hat
(Ubrigens vergeblich) versucht, mit
seinen Hirngespinsten den «bdsen»
Materialismus, der die Welt an den
Teufel ausliefere, zu Boden zu zwin-
gen. Im Ubrigen, und das sollte nun
wirklich zum Allgemeinwissen der
Freidenker gehdren, sind die soge-
nannten geistigen Tétigkeiten ohne
korperliche Téatigkeiten (in Gehirn und
Nerven) nicht modglich, sie beruhen
also auf materiell-energetischen Pro-
zessen, oder sagen wir es eindeutig,
sie sind diese Prozesse in Gehirn und
Nerven. An dieser Tatsache (wirklich
Tatsache!) gemessen, lasse man den
Satz von Freund Titze auf sich wirken:
«Es ist kein Widerspruch zu behaup-
ten, dass Geistiges auch unmittelbar
auf Geistiges wirken kénnte.»
Hinsichtlich seiner Vermutung, es
kénne auch so sein, dass geistige
Tatigkeit im Gehirn etwas hervorbrin-
ge, was im anderen Gehirn unmittel-
bar aufgenommen wird und dort den
gleichen Gedanken erzeuge, aber die
Sinne dabei nicht benutze, habe ich
mir folgendes liberlegt: Auf der Welt
leben gegenwartig fast vier Milliarden
Menschen. Freund Titze weist beson-
ders darauf hin, dass die Entfernung



zwischen den Versuchspersonen bei
der «Gedankeniibertragung» anschei-
nend keine Rolle spielt! Also koénnte
jedes Gehirn mit jedem anderen un-
mittelbar in Verbindung treten. Aber
warum nur jedes mit jedem? Jedes
mit allen! Warum findet die Gedan-
keniibertragung gerade nur zwischen
zwei Versuchspersonen statt? Wieso
funken die anderen Gehirne nicht da-
zwischen? Ich bin vielleicht bléd. Aber
ich bleibe skeptisch! Und ich bin
kithn genug, hinter Freund Titzes Be-
hauptung, dass Gedankenibertragun-
gen ohne Benutzung der Sinne Tatsa-
che seien, ein riesengrosses Fragezei-
chen zu setzen. Auch Freund Titzes
Auslassung, dass nicht alles in der
Welt physikalisch und rational sei (er
héatte sich das wirklich schenken sol-
len!), hilft nicht weiter. Sicherlich hat
er recht, wenn er sagt, dass Leben,
Fahlen, Denken, Wollen mehr als Phy-
sik sei. Warum gébe es sonst die lber
die Physik hinausgehenden anderen
Wissenschaften  wie Physiologie,
Psychologie (soweit sie wirklich Wis-
senschaft ist!!), Biologie. Aber sie alle
bauen auf Physik und Chemie auf, sie
schweben nicht freihandig in der
Luft! Die Begriffe «rational» und «ir-
rational» aber haben hier lberhaupt
nichts zu suchen. Die sich wirklich
abspielenden Dinge und Prozesse,
aus denen sich die Welt zusammen-
setzt, sind weder rational noch irratio-
nal, sondern sie sind einfach da und
geschehen. Rational oder irrational
gehen nur die Menschen mit ihrem
mehr oder weniger entwickelten
Denkvermoégen und ihren sich sténdig
einmischenden Gefiihlen an die Dinge
und Prozesse heran.
Massenpsychosen, Hypnose und Sug-
gestion gehoren allerdings zum wirk-
lichen Geschehen, aber diese Er-
scheinungen sind natlrlich an das
korperliche Geschehen in Gehirn und
Nerven gebunden.

Zwischendurch behauptet Freund Tit-
ze (und da befindet er sich in Gesell-
schaft allzu vieler Mitmenschen, die
es entriistet von sich weisen wiirden,
Freidenker genannt zu werden!), es
gebe einen freien Willen!!! Die Dar-
stellungen und Ueberlegungen und
Forschungsergebnisse so vieler wirk-
lich ernst zu nehmender Wissen-
schaftler und Philosophen liber das
Problem des Willens mit dem Ergeb-
nis, dass es so etwas wie einen freien
Willen nicht geben kann, scheinen vol-

lig nutzlos gewesen zu sein. Ich
weiss, dass Freund Titze hier sofort
auf die moderne Physik und den an-
geblich erbrachten Beweis der Akau-
salitdt im nuklearen Bereich verwei-
sen wird. Es wirde viel zu weit ge-
hen, hier darauf einzugehen. Freund
Titze mag mich auch gern fir einen
Banausen halten, wenn ich auch hier
skeptisch bin (ich nicht alleinel!), aber
mir scheint, dass die Akausalisten die
Welt zu einem Spukhaus machen (wie
unser lange verstorbener Gesin-
nungsfreund Prof. G.v. Frankenberg vor
vielen Jahrzehnten schon einmal ge-
sagt hat).
Aber man wird mide. Mittlerweile bin
ich 73 Jahre alt geworden, mein «Hob-
by» war zeitlebens, iber all diese
Dinge nachzudenken. Ich masse mir
nicht an, zu giltigen Ergebnissen ge-
kommen zu sein. Fiir mich allerdings
scheinen sie schon schlissig. Und
deshalb kann ich auch mit Freund
Titzes Schlussbemerkung, dass die
Annahme volliger Determination und
durchgehender Kausalitat zwangsléu-
fig zu einer Annahme eines héheren
Wesens flihre, ganz und gar nicht ei-
nig gehen. Freund Titze ist da an-
scheinend bei einem anthropomor-
phen Begriff der Kausalitdt héngen
geblieben. Prof. Max Verworn hat m.E.
darauf bereits 1912 (!) in seinem Auf-
satz Uber «Kausale und konditionale
Weltanschauung» die richtigstellende
Antwort gegeben.

Carl Dunkelmann

Lieber Gesfr. Dunkelmann,

wir hatten ja schon vor etwa 15 Jah-
ren lber die sogenannte Akausalitat
korrespondiert. Auch mit Prof. wv.
Frankenberg hatte ich seinerzeit dar-
Uber diskutiert. Eine Annaherung un-
serer Ansichten war allerdings nicht
mdglich und scheint auch heute nicht
méglich zu sein. Trotzdem will ich
noch einmal dariiber meine Ansicht
aussern.

Zunachst eine Klarstellung: Keiner hat
behauptet, dass es keine kausalen
Vorgdnge mehr gebe, es ist nur das
Kausalprinzip falsifiziert worden. Es
heisst nur, dass nicht alles kausal er-
klart werden koénne, weil die Ursache
in einzelnen Fallen fehlt und einer
Wahrscheinlichkeitsbetrachtung Platz
machen musste. Allerdings beruht
nach neuer Erkenntnis jeder kausale
Vorgang auf Wahrscheinlichkeitsbe-

ziehungen, aber der kausale Vorgang
selbst ist damit nur begriindet, nicht
verneint. Dies ist eine physikalische
Erkenntnis und muss daher als Tatsa-
che bezeichnet werden. So ist es
falsch zu sagen, dass die Welt nun-
mehr nur ein «Spukhaus» sei, wie
Frankenberg meint, wohl aber liegt ihr
der Zufall zugrunde. Was aber liegt
der Kausalitdt zugrunde, wenn sie
selbst letzter Grund ist und alles ge-
setzmassig verlauft? Diese Frage
musste gestellt werden. Die Schola-
stik wusste schon immer eine Ant-
wort, indem Gott der Schopfer dieser
Gesetze sei. Wenn aber am Anfang
Zufall und Wahrscheinlichkeit gesetzt
wird, so ist meiner Meinung nach dies
die beste Erklarung fiir einen Freiden-
ker. Physikalische Erkenntnisse aus
weltanschaulichen Griinden abzuleh-
nen ist genauso falsch, wie das Chri-
stentum die Kopernikanische und die
Darwinistische Lehre abgelehnt hat.
Nicht die Weltanschauung bestimmt
die Tatsachen, sondern durch- diese
ist jederzeit die Weltanschauung zu
tiberpriifen. Dies gehort zu einer frei-
denkerischen Haltung.

Dass alles auf Physik beruht, wie Sie
meinen, ist eine dogmatische Behaup-
tung. Wir erkennen und erleben die
Welt physisch, lebendig und geistig-
seelisch. Es liegt kein Grund vor, ir-
gend eine dieser Erscheinungen ir-
gendwie hoher zu bewerten. Der
Mensch ist eine Einheit von Korper,
Seele und Geist, eine Einheit von Ge-
hirn- und geistigen Vorgangen. Die
Psychosomatik kann dies bezeugen.
Seelisches beeinflusst das Korperli-
che, ebenso wie umgekehrt das Kor-
perliche das Seelische. Alles physi-
kalisch erkldren zu wollen und glau-
ben, es zu kénnen, ist eine lberholte
Ansicht aus dem vorigen Jahrhundert.
Es hat noch niemand behauptet, dass
unsere Sinnesempfindungen nichts
mit der Umwelt zu tun hatten (auch
Kant nicht), sondern es ist nur be-
hauptet worden, dass nur unsere Sin-
neseindriicke das einzig eindeutig
Feststellbare sind. Unsere Erkenntnis
ist eben eingeschrankt gegeniiber der
Realitét.

Bei der Gedankenibertragung habe
ich nur gesagt, dass sie widerspruchs-
frei ist und dabei sogar physikalische
Moglichkeiten angegeben. Rhine als
Scharlatan anzunehmen, nur weil sei-
ne Versuche lhnen nicht passen, sollte
man nicht sagen. Man muss jeden

39



Versuch zunachst ernst nehmen, wohl
aber kritisch beleuchten. Mir ging es
darum, die Moglichkeiten zu erwéah-
nen, wie die Gedankenibertragung
als Tatsache angesehen werden kann.
Ich halte es durchaus fiir richtig, sich
mit diesen Dingen auch zu beschéfti-
gen, und wir dirfen nicht einfach so
etwas ablehnen, weil es nicht in unse-
re Anschauung zu passen scheint.

Den freien Willen nur deshalb abzu-
lehnen, weil ihn Religionsbekenntnisse
annehmen, ist kein Grund gegen ihn.
Auch innerhalb des Christentums wird
er abgelehnt (Calvinismus). Es stimmt
auch nicht, dass es keine bedeuten-
den Forscher gebe, die ihn anerken-
nen. lch will auch nicht den freien
Willen als Selbstbestimmung mit der
Wabhrscheinlichkeit in der Physik zu-
sammenbringen.  Wahrscheinlichkeit
und Selbstbestimmung sind etwas
Verschiedenes. Aber ich erlebe mich
frei, ich empfinde, dass ich meine
Entschliisse frei entscheide. Gewiss
steckt der Motivgrund dahinter, aber
dieser bestimmt nicht, sondern emp-
fiehlt nur. Die Freiheit ist ein Erleb-
nis und muss daher als Tatsache an-
gesehen werden, auch wenn wir sie
nicht begriinden kénnen. Warum nen-
nen wir uns Freidenker, wenn wir die
Freiheit nicht zugeben diirfen? Die
Freiheit ist nicht begriindbar, weil sie
ein Anfang ist, hinter dem nichts mehr
steht. Das nur rationale Denken mit
unserem Verstande reicht eben nicht
aus, um die Welt in ihrer Gesamtheit
zu begreifen. Unser Verstand ist nur
ein Mittel, das uns die Natur gegeben
hat, um leben zu kdnnen und ist daher
begrenzt, genau wie. jedes andere
Mittel, das wir von Natur aus besit-
zen. Man muss als Freidenker offen
gegen alles in der Welt sein, auch
wenn wir es nicht oder noch nicht
erklaren kénnen.

Es ist gut, dass es verschiedene An-
sichten unter uns gibt, dies fordert die
Klarheit und zeigt an, dass wir wirk-
lich frei unsere Anschauungen bilden
kénnen. Aussprechen kdnnen wir uns
dartber, aber aufzwingen dirfen wir
unsere Ansicht anderen nicht. Nur
Tatsachen diirfen nicht Ubersehen
oder abgelehnt werden, und die Wi-
derspruchsfreiheit ist das beste Kri-
terium fiir die Richtigkeit einer Aus-
sage. Solange etwas widerspruchsfrei
ist, ist es immerhin méglich und muss
dann durch die Erfahrung bestétigt
werden. Hans Titze

40

Freidenker und Marxismus

Karl Marx hat als Freidenker angefan-
gen. In seiner Doktordissertation
heisst es: «Die Philosophie, solange
noch ein Blutstropfen in ihrem welt-
bezwingenden, absolut freien Herzen
pulsiert, wird stets den Gegnern mit
Epikur zurufen: Gottlos ist nicht, wer
die Gotter der Menschen verachtet,
sondern wer den Meinungen der Men-
ge von den Gottern anhangt.»

Wie kommt es nun, dass der Freiden-
ker Marx ein System hervorgebracht
hat, das alles freie Denken verfolgt
und Wahrheit durch verlogene Dog-
men ersetzt? Das ist kein bedauerli-
cher Zufall.

Um diese Frage zu beantworten, ist
ein Abstecher in die Logik (Wahr-
heitslehre) nétig.

Ganz im Sinn des obigen Zitats ver-
stehe ich das Wort Freidenker als
Uebersetzung des griechischen Wor-
tes Philosoph. Die Freidenkerische
Bewegung ist seit der Renaissance
und der Aufklarung eine philosophi-
sche, weltanséhauliche Wiederbele-
bung der vorchristlichen Philosophie;
in Abwehr des christlich-kirchlichen
sogenannten Mittelalters.

Philosophie, wortlich Liebe zur Weis-
heit, wird von Platon als Dienst an der
unbedingten Wahrheit bestimmt. Weis-
heit wird die Wahrheit in dem allum-
fassenden Sinn, dass sie sich nicht
nur auf die Rationalitat des Verstan-
des und seiner gegensténdlichen Wis-
senschaften besinnt, sondern ebenso
offen ist fiir den Zufall (das Irratio-
nale) der unendlichen Erfahrung; zu-
dem besinnt sie sich auch uber die
Uiberrationalen Wertbegriffe der Ver-
nunft (Kant definiert Vernunft als das
Vermogen des Unbedingten). Ver-
nunftbegriffe wie das Sein, die Wahr-
heit, die Freiheit und Gerechtigkeit,
sind fiir den verniinftigen Geist ver-
pflichtend; zu ihnen gehéren auch die
asthetischen Werte in den Kiinsten
und religiose Werte fliir den Glauben.
Auf sie besinnt sich die Religionsphi-
losophie, die nicht nur verneint. Marx
kennt nur eine negative Religionsphi-
losophie: Fir sie ist Religion «Opium
fiir das Volk» als Ersatz fiir fehlende
irdische Geniisse.

Diese Religionsblindheit ist ein erster
Fehler des Marxismus.

Echte Werte verpflichten, sie treten
dem verniinftigen Menschen als ein
Gesolltes entgegen; sie verlieren ihre

l. Teil

Geltung nicht, wenn sie nicht oder
missverstandlich verwirklicht werden.
So wird der Wert der Gerechtigkeit im
Unrechtleiden offenbar (evident). Der
Mensch ist nicht in ihrem Besitz, er
kann nicht beliebig iber sie verfu-
gen. Anderseits weiss er urspriinglich
(a priori) von ihnen, sonst kénnte er
sie nicht suchen. Philosoph ist der
Mensch, weil er Wahrheit sucht, nicht
weil er wahnt, sie zu besitzen (wie im
christlichen Dogma: Ich bin die Wahr-
heit).

Ohne Wabhrheit ist der Mensch nicht
menschlich; das® Bewusstsein der
Wahrheit hebt das menschliche Be-
wusstsein ab vom tierischen. Zum
Beispiel ist der Satz: Alle Menschen
sind sterblich, eine absolute Wahrheit,
die allgemein und notwendig gilt.
Auch alle Fliegen sind sterblich, aber
die einzelne Fliege weiss nichts da-
von.

Die Wahrheitsfrage ist allumfassend;
nichts kann sich ihr entziehn. Sie ist
zugleich die Seinsfrage (ontologisch).
Sie lautet: Was ist das? Wer bist du?
Das freie, philosophische Denken hat
in ihr seinen eigenen Ursprung in sich
selbst. Vernunft entspringt der kriti-
schen Frage, sie geht von der Ueber-
zeugung aus, dass das Sein anders
ist, als es zunachst aussieht. Durch die
Wabhrheitsfrage wird das Denken frei
von Vorurteilen, gegebenen natiirli-
chen und gesellschaftlichen Bedingt-
heiten. Sie werden in ihrer Begrenzt-
heit (Relativitat) durchschaut.

Durch Wahrhaftigkeit wird der Mensch
frei (frei von und frei fiir); und nur in
Freiheit kann die Pflege der Wahrheit
gedeihen.

Hermann Cohen fasst in seiner Logik
das soeben Gesagte so zusammen:
«Dem Ursprung des Denkens darf
nichts gegeben sein. Wenn anders
das Denken im Ursprung das Sein zu
entdecken hat, so darf dieses Sein
keinerlei andern Grund haben, als den
das Denken ihm zu legen vermag. Als
Denken des Ursprungs erst wird das
reine Denken wahrhaft.»

Unsere logische Ueberlegung fiihrt
nun stracks zu dem Grundfehler des
Marxismus. Marx leugnet die Wahrheit
und macht sie abhéngig von wirt-
schaftlichen «Interessen». Und doch
soll diese Leugnung der Wahrheit als
wabhr gelten! Das ist ein selbstmérderi-
scher Widerspruch.



	Parapsychologie - doppelt beleuchtet

