
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und ihrer politischen Partei, der DC

(Democrazia Christiana), während in

der CPI weniger als die Hälfte des
industriellen Proletariats war; man
suchte Verbündete und warb Intellektuelle,

Handwerker, Ladenbesitzer und
bemühte sich, die Furcht der Katholiken

und oberen Klassen zu besänftigen.

Seither sind, besonders durch
Geburtenzuwachs und dadurch, dass

man den Achtzehnjährigen das Wahlrecht

gab, 5,5 Millionen neue Wähler
dazugestossen, während etwa 2
Millionen durch Abgang wegfielen. Im

Wahlgang vorigen Jahres erhielt die
CPI 228 Delegierte, so dass sie an
zweiter Stelle steht und in den meisten

Grossstädten sogar vorherrscht.
Dazu verhalf ihr, dass die Kommunisten

in der antifaschistischen
Widerstandsbewegung führend waren, die
mittleren Farmer gewann (die kleine
Felder mieten, 20 Prozent sind
Feldarbeiter), für Respektierung der
Parlamentsdemokratie sich erklärten und
bloss gegen parasitäres Einkommen,
nicht aber gegen den Kleinbesitz
auftreten. Seit etwa 15 Jahren lassen sich
die progressiven Katholiken nicht
mehr abschrecken, dass Religion und
Sozialismus unvereinbar sein müssen
(aufgezwungener Atheismus wie in

der SU schafft bloss Märtyrer und
glorifiziert den Gottglauben). Dazu
kommt, dass selbst in Italien die
Gesellschaft immer mehr säkularisiert
wird, der Kirchenbesuch fiel von 70
Prozent im 1956 auf 28 Prozent im
1973, und die Klerisei kann ihre Gläubigen

nicht mehr politisch beeinflussen,

ja bekannte Linkskatholiken Hessen

sich sogar als Unabhängige in

der CPI als Kandidaten aufstellen! So
kam es, dass die Kirche in der
Scheidungsfrage eine schwere Niederlage
erlitt und sogar in der Abtreibungsfrage

in Defensive steht. Zur Frage steht
auch die Revision des Konkordats von
1929.

Auf dem 13. Kongress erklärte Be-

renguer richtig, dass Wahlmehrheit
allein keine Partei an der Macht halten
kann (siehe Chile), wenn nicht die
wirtschaftlichen Bedingungen zu Hause

und in der Welt berücksichtigt werden

und die Gesellschaft so umgemodelt

wird, dass sie allen Schichten
etwas zu bieten hat.

Das klingt sehr gut, aber dennoch gibt
es noch Kreise, die befürchten, dass
die CPI, einmal an der Macht, ihre
Versprechungen von individueller

Freiheit und Anerkennung der NATO
brechen könnte.
Wenn man bedenkt, wie sich die
Sowjetunion zu den Eurokommunisten
stellt, so zeigt sich ihre Feindschaft
bloss gegen die spanische Partei, wo
sie — allerdings vergeblich — versuchte,

mit Lister, Garcia und Gömez eine

moskau-treue Gegenpartei zu
bilden (die Präsidentin der CPE, Dolores
Ibärruri, steht zu Carrillo und ist
bestrebt, aus dem Sowjetparadies nach
Spanien zurückzukehren). Der Durst
nach Freiheit steht in direktem
Verhältnis zur erlittenen Unterdrückung:
Kurz nach der Befreiung Frankreichs
sagte mir ein Mann in einer französischen

Kleinstadt, wie nett die
deutschen Offiziere gewesen wären, ganz
im Gegensatz zu den Amerikanern.
«Sie haben immer den Frauen in der
Strassenbahn ihre Sitze überlassen.»

Man schreibt und hört zurzeit viel von
Pestalozzi. Aber etwas wird geflissentlich

verschwiegen, weil die Kirche es
nicht gerne hört, diese aber die
Schlüsselpositionen aller Massenmedien

weitgehend in Händen hat, nämlich

dass Heinrich Pestalozzi im Grunde

ein Todfeind der traditionellen
Kirche, der kirchlichen Dogmatik und
des Klerus war. Von alledem hört
man in den vielen Verlautbarungen
zum 150. Todestage Pestalozzis
sozusagen nichts, obschon gerade dieser

Kampf gegen Kirche, kirchliche
Dogmatik und Klerus sich wie ein
roter Faden durch s'eine Schriften zieht.
1) So verurteilte er energisch jeden
Autoritätsglauben. Weber führt dazu
aus: «Mit der Aufklärung seiner Zeit
lehnt auch er jede fremde sittliche
Führung ab.» «Keiner suche die
Fussstapfen des anderen zu seiner
Leitung.» Weber (49) bemerkt dazu weiter:

«Die Anerkennung einer solchen
(Leitung) würde ja seine allgemeine
Ansicht über die Selbständigkeit von
innen heraus schaffender Seelenkräfte

wieder umstossen», und er sagt
weiter, darum sei nach Pestalozzi
«das sittliche Schicksal des Menschen
nicht in fremde Hand gegeben»
(Hinweise auf VII 499, IX 310 und 595 f
sowie X 218). Entsprechend hat
Pestalozzi erklärt, der Lehrer dürfe dem
Schüler nie seine Meinung aufzwingen,

oder auch nur aufdrängen; er

Die Tschechoslowakei war nur ganz
kurze Zeit frei, daher sehnte sie sich
unter Dubcek nach dem «Frühling»;
die Spanier waren 40 Jahre
unterdrückt, ihr Streben nach Demokratie
und persönlicher Freiheit dürfte also
echt sein. Italien hatte Mussolini;
allerdings lässt Moskau sie kritisieren,
ohne dass die Beziehungen allzu
gespannt sind, was auch für Frankreichs
Partei unter Marchais zutrifft — diese
ist vor allem darum auf Moskau böse,
weil es mit der französischen Regierung,

die zum «Atlantismus»
zurückgekehrt ist, besonders enge Beziehungen

hat.
Kein Wunder also, dass sowohl Be-

renguer wie Marchais in Madrid sich
gehütet haben, von Carrillo zu sehr in

eine moskau-feindliche Stellung
gedrängt zu werden.

Otto Wolfgang

müsse das im Schüler Vorhandene als
eine Pflanze Gottes «mit heiliger
Scheu nähren und pflegen» (Kogan
94).
2) Auch die Dogmatik lehnte Pestalozzi

konsequenterweise scharf ab, wie
Cordier (25 und 31 f), Nigg (44),

Schliephacke (51) und Wernle (59)

ausführen, wie er auch den «blinden
Glauben an Worte» verurteilte (IX
267). Er lehrte, wahre Religion könne
man gar nicht in Worten ausdrücken
(so Schliephacke 45). Dementsprechend

wollte Pestalozzi seinen Schülern

solange wie möglich keinen
dogmatischen Unterricht erteilen lassen.
Ohne Zweifel mehr der Not gehorchend

als dem eignen Triebe erklärte
er sich im Sinne einer Konzession dazu

bereit, ihn als Vorbereitung auf die
Konfirmation zuzulassen (vgl. Cordier
31 f).
Weil für ihn die Religion keine Lehre,
keine Verstandessache ist, und man
nach seiner Auffassung das meiste
von dem, was die Theologen zu wissen

vorgeben, gar nicht wissen kann,
war er zeitlebens ein scharfer Gegner

des kirchlichen Katechismus, den

er zum Beispiel in seiner Schule in

Burgdorf überhaupt nicht duldete
(Cordier 27, Schliephacke 41). So
sprach er zum Beispiel vom
«Katechismus zum Dienste der Pfaffheit»
(IV 599; vgl. auch III 354). Immer wieder

wandte er sich gegen das papa-

Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

35



geienhafte Auswendiglernen des
Heidelberger-Katechismus, auf den er
einen eigentlichen Zorn hatte (vgl.
zum Beispiel Wernle 120 und Schliephacke

41).
3) Obschon Pestalozzi kein Analythi-
ker und Theoretiker ist, hat er seine
Grösse gerade auch im Denken damit
unter Beweis gestellt, dass er als
einer der wenigen die Kernerkenntnis
aller weltanschaulichen Einsicht klar
erfasst hat, nämlich das Relativitätsprinzip,

das sich selbst Freidenker
noch zu wenig hinter die Ohren
geschrieben haben. Er formulierte es
(der Bedeutung des Prinzips mehr oder
weniger unbewusst) wie folgt: «Die
Wahrheit ist allenthalben und
nirgends, und nur der, der sie allenthalben

als eine mit tausend anderen
verbundene Erscheinung und nirgends
als einen anspruchsvollen isolierten
Götzen vor sich sieht, nur der lebt in
der Wahrheit» (X 590; siehe auch X 560
f); schon hieraus ergibt sich auch bei
Pestalozzi die Erkenntnis, dass jede
Religion* auch Irrtümer enthält
(KuR 26). Aufschlussreich sind in dieser

Beziehung folgende Pestalozzizitate:

«Ich weiss, dass sich in alle
Menschenwahrheit Irrtum einmischt»
(Hoffmann 62); und «Es ist das Los
des Menschen, dass die Wahrheit keiner

hat; sie haben sie alle, aber
verteilt» (ebenfalls 62).
Entsprechend lehnt Pestalozzi alles
Theoretisieren und alle «Maulreligion»,

wie er sie nennt, scharf ab.
Die Angriffe auf die religiösen Lehren,
auf die Theologien, auf die «Kopfreligion»,

ziehen sich wie ein roter Faden
durch alle Schriften Pestalozzis
hindurch.

4) Jede Orthodoxie-Haltung war
Pestalozzi innerlich fremd. Er erklärte
einmal (XI 352), warum er aufgehört
habe, über religiöse Lehren zu streiten;

er habe nämlich eingesehen, dass
das wahre Christentum einfach «zum
kindlichen Mute, zu der kindlichen
Freiheit und zu der kindlichen Freude

und Liebe hinführen müsse». Seither

sei er, wie Wernle sagt (48), jedem
Streit über spitzfindige theologische
Fragen, wie z. B. über die Messe,
ausgewichen. Nigg erklärt, Pestalozzi sei
ein Protest gegen die tote Orthodoxie
(58), er sei ein Feind von Streitereien
über Rechtgläubigkeit (42); auch nach
Schliephacke wendete er sich gegen
* Ich würde sagen, auch jede Philosophie.

jene Orthodoxiehaltung, welche
bekanntlich der Auffassung ist, es komme

nur darauf an, dass man die rechte

Lehre annehme, alles andere sei
nebensächlich (41). Pestalozzi zeigt
am Beispiel des in «Lienhard und
Gertrud» gezeichneten Ehegaumers Hartkopf,

was «Meinungsnarren» sind,
welche «aus der guten Lehre eine
Streitlehre» machen (B. II 159—160).
5) Pestalozzi war dementsprechend
auch ein feuriger Vertreter der grösst-
möglichen religiösen Toleranz. Seiner
Abneigung gegen alle religiösen
Streitereien gibt er unzählige Male bewegten

Ausdruck. Hoffmann betont,
Pestalozzi sei ein Gegner der Intoleranz
und der Orthodoxie (Hoffmann 62).
6) Von den geschilderten religiösen
Grundsätzen Pestalozzis zur Ablehnung

der Theologie war natürlich nur
ein kleiner Schritt. Er hat die Theologen

und die Theologie in seinen
Reden und Schriften so oft — und meist
recht massiv — angegriffen und
bekämpft, dass man es versteht, wenn
ein Anhänger der zünftigen Theologie

erklärt hat: «Er kann einem mit
den Schimpfreden auf das ewige Ka-
techisieren den Kopf heiss machen;
er kann einem mit seinem oft wirklich
unvorsichtigen Reden über das
Maulbrauchen in Religionssachen förmlich
in Harnisch bringen» (Würzburger 33).
Nigg spricht von der «Verständnislo-
sigkeit Pestalozzis für die Theologie»
(64). Immer und immer wieder
spricht Pestalozzi tatsächlich mit
beissender Ironie vom «leeren
Maulbrauchen» und meint damit die Theologie,

auf die er sehr schlecht zu
sprechen war (z. B. IV 460). Er
bezeichnete die Theologie auch als
Wortklauberei, als Papierwissenschaft
(Nigg 63) und ihre Spekulationen
sogar als Spintisieren (IV 597). In
keinem anderen Zusammenhange wird
seine Sprache so scharf wie bei
seinen Angriffen auf die Theologen und
Kleriker. Ein Beispiel ist seine
Schmährede im vierten Teil «Lienhard
und Gertrud» (IV 597 ff).

7) Pestalozzis Abneigung gegen die
Theologie gründet sich aber nicht nur
auf seine Ablehnung des Lehrhaften
und auf seinem Agnostizismus (d. h.

der Anschauung, wonach man letzte
Aussagen nicht in Worte einfangen
und wonach man deshalb Religion
auch nicht erklären und nicht lehren
könne), sondern sein Kampf richtete
sich auch gegen die Theologen in

ihrer Eigenschaft als Kleriker. Er wendet

sich nämlich auch allgemein
gegen den Klerikalismus, den er immer
wieder mit «Pfaffheit» bezeichnet. Er
sieht darin eine besonders starke
Entartung der Religion, indem diese hier
in ihr Gegenteil verkehrt worden sei
und weil hier arger Missbrauch mit
der Religion getrieben werde. Er
betrachtete es als dringlich, das Volk
zur Selbsthilfe aufzurufen «gegenüber
aller hierarchischen Knechtung» (Cordier

16). Mit überaus scharfen* Worten

(vgl. Kogan 36, Nigg 57 und Wernle

121) wendet er sich gegen «den
Geist der Pfaffheit» oder den «Sinn
der Pfaffheit». «Am Schlüsse seines
Buches lässt er die Geistlichen als
Hauptfeinde** seines Reformbestrebens

auftreten .» (Wernle 57 und dazu

IV 645 ff). Er wirft ihnen vor, dass
sie die Religion im Dienste der Macht
und Gewalt missbrauchen (Kogan 36),
und dass sie «alle Mittel des Wollens»
des Guten «verpfaffen» (Wernle 122),
ferner dass das Volk durch den
Katechismus zum «Dienste der Pfaffheit
dumm und anmasslich gemacht werde»

(Cordier 15). Nach seiner Auffassung

wollen sie das Volk von ihnen
abhängig machen (IV 602). Er sieht
auch Jesus als Kämpfer nicht nur
gegen den damaligen Klerus der Juden,
sondern auch gegen den Klerus des
sogenannten Christentums (Wernle
123), d. h. er betrachtete Jesus als
Bundesgenossen und Vorkämpfer in
diesem Kampfe gegen den Klerus. Er
will ihn gegen den Klerus mobilisieren

(Wernle 123). Fast resigniert ruft
er aus:
«Menschheit! Auf allen Blättern ruft
die Geschichte: Du tötest eher die
Tiere der Erde und vertilgest eher die
Fische der Meere als die Macht der
Priester und den Sinn der Pfaffheit,
wenn Du das Wissenschaftliche ihres
Religionsunterrichtes zur Grundlage
der Kopfbildung des Volkes machst.
Wenn Du (Kleriker) redest, hast du
Vorbehalte in deiner Seele.
Du wehest mit Fahnen des Mordes,
als wären sie Fahnen der Liebe.
* Wernle spricht sogar von «grimmigen»

Anklagen gegen Kirche und Kleriker.
** Heute will die Kirche Pestalozzi für sich

in Anspruch nehmen, nachdem sie ihn
zeitlebens so bekämpft hat. Genau so
ging es mit Nikiaus von Flüh. So lange
er lebte, wurde er von der Kirche bis aufs
Blut bekämpft. Und wenn diese
Menschen gestorben sind, hebt man sie auf
die Altäre, weil das Volk sie verehrt.
Dann dürfen sie die Kirche zieren.

36



Trügerin! Du fragst das Waislein:
Kennst Du meinen Gott? und den
Unterdrückten: Kennst Du meinen Glauben

auswendig?
Du nimmst die Menschen in der Stunde

der Anbetung gefangen.
Der Pfaffheit gebundener Sinn nähret
das Laster. .» (IV 598).
Eine nicht nur aufklärerische,
sondern geradezu kulturkämpferische Note

erhält dieser Antiklerikalismus,
wenn Pestalozzi die Geistlichen nach
Wernle (93) wie folgt beurteilt: «Sie

(die Geistlichen) sind überall die
Anwälte des schlechten Bestehenden;
sie stärken mit dem Wort Gottes nur
die Gewalthaber und ihre Tyrannei;
sie predigen den Armen und
Vergewaltigten Zufriedenheit und Ergebung;
ihre Hauptkunst ist immer nur das
Maulbrauchen, und sie gehören im

ganzen zu den unnützesten
Gegenständen der Gegenwart.»
8) Von grosser Bedeutung ist auch
Pestalozzis Menschenbild. Dieses
steht in einem absoluten und radikalen

Gegensatz zum traditionellen
kirchlichen Menschenbild.
Unsere Leser wissen, dass der
Mensch — auf Grund der Paulusbriefe

— nach der traditionellen christlichen

Lehre wegen der sogenannten
Erbsünde der Stammeltern von
Geburt an, ja von der Empfängnis an, von
Grund auf durch und durch verdorben,

ein Kind des Zornes Gottes sei
und ganz unter der Herrschaft Satans
stehen soll, weshalb bei einem Täufling

zuerst — wohlverstanden nur im
Vorhof der Kirche — der Teufel
ausgetrieben werden müsse, bevor er in
die Kirche treten dürfe. Jeder Mensch
ist nach der traditionellen Lehre von
Natur aus für die Hölle bestimmt, so
dass auch ein Säugling schnurstracks
in die ewige Hölle fährt, wenn er vor
der Taufe stirbt.
Ganz anders Pestalozzi. Der Glaube
des Menschen an sich selber, dieser
Glaube an die Mitmenschen, dieser
Glaube daran, dass der Mensch von
Natur aus «Göttliches» in sich trägt,
ist geradezu sein Lieblingsgedanke.
Dieser Glaube beherrschte ihn zeitlebens,

auch während und nach der
Periode, in der er das Rousseau'sche
Menschenbild korrigiert und auch das
Böse oder genauer Tierische in sein
Menschenbild integriert hatte (vgl.
z. B. Kogan 34).
Die Lehre von der Erbsünde hat im

Weltbild Pestalozzis absolut keinen

Platz (vgl. dazu Weber 51 f, Kogan 48,

Nigg 67). Folgende Stellen aus seinen
Werken zeigen das eindrücklich. «Also

der Mensch. Wie er aus der Hand
der Natur hervorgeht, ist er ganz
Unschuld» (VII 440). Oder: «Jede auf
das Verderben der Menschennatur
gebaute und aus ihr keimende Bildungsweise

kann nicht bestehen» (III 340).
Er lehrte, der Mensch sei «von Grund
auf zur Tugend angelegt» (Weber 53).
Ja er ist selber «göttlich» (Weber 55).
«Freund, der Mensch ist gut und will
das Gute» (zit. bei Wernle 103). Er

verteidigt die Menschennatur gegen
die herabwürdigende Lehre der
Pietisten und der traditionellen Kirchenlehre

(IX 266).

Liegt der Hauptakzent der kirchlichen
(paulinischen) Erlösungslehre in der
Vergebung der Sünden — namentlich
auch der angeblichen Erbsünde —
und in der Versöhnung des
Menschen mit einem zürnenden Gott, so
ist sofort festzuhalten, dass dieser
Gedanke bei Pestalozzi praktisch völlig
fehlt. Die Kategorien der Sündenstrafe,

des Strafgerichtes Gottes und
überhaupt eines zornigen Gottes fallen

für ihn völlig ausser Betracht.
Konsequenterweise hat auch die widerliche

Idee, Gott habe nur durch das
Blut Jesu versöhnt werden können, in
seinem Erlösungsgedanken keinen
Platz, ganz abgesehen davon, dass
der Stellvertretungsgedanke gerade
auch in einem solchen Zusammenhange

mit seinem ganzen Wesen völlig
unvereinbar gewesen wäre (so auch
Wernle 128, vgl. auch Weber 49 f).
Ziel der Erlösung ist für Pestalozzi die
Herrschaft des Geistes über das
Fleisch, die «Veredlung» des
Menschen durch Herzensbildung zu immer
grösserer Vollkommenheit (Delekat
339, Horn 35, Kogan 29—33, 42, 53,
Weber 56, Wernle 105 u. 133, ferner
z. B.III 354, VI 510 und XI 268).
Dieses Werk hat dabei der Mensch im

Gegensatze zur traditionellen Lehre
ganz aus sich selber zu tun, nämlich
durch Entfaltung der in ihm liegenden

Kräfte mittels eiserner Selbstdisziplin,

wobei ihm der Erzieher aber
durch Weckung dieses Göttlichen in

ihm vermöge seines guten Vorbilds,
nötigenfalls auch durch milden
Zwang, zu helfen hat.
Auf Grund dieser ihm verliehenen
Kräfte hat also der Mensch sich selber

zu erlösen. Die Selbsthilfe, die
Selbsterlösung wird von Pestalozzi

immer und immer wieder betont (vgl.
Cordier 15, Weber 73 f, Kogan 55 u.
61, Wernle 50 u. 88).

Pestalozzi zum Verhältnis Kirche
und Staat

Pestalozzi hat jede Verquickung von
Kirche und Staat aufs schärfste
verurteilt. Er sah darin eine Manipulation
des Staates zu Gunsten seiner Macht
gegen das Volk, wobei die Kirche nur
als Dienerin der selbstgemachten
Verhältnisse (wir würden heute sagen
Establishment) missbraucht werde

Des einen Leid ist
des andern Freud
Unsre Kirche
Hält das Denken
Für gefährlich
Bis letal.

Drum verbot sie
Alles Denken
Ueber Lehren
Fast global.

Freche Menschen
Die da denken
Muss man henken
Allzumal.

Das erklärt uns
Jener Menschen
Welche denken
Kleine Zahl.

Für die meisten
Ist das Denken
Weil verlernet
Eine Qual.

Uns dagegen
Ist das Denken
Das Vergnügen
Unsrer Wahl.

Ruft zum Denken
Freiem Denken
Ruf es aus
Wie ein Fanal!

Was sie denken
Schert uns wenig
Ist uns schliesslich
Fast egal.

Dass sie denken
Das ist wiohtig
und erfreut uns
Jedesmal.

-ola

37



Parapsychologie - doppelt beleuchtet(VII 509). Ja er sieht in der Staatsreligion

geradezu einen Betrug (VII 505).
Der Theologe Walter Nigg führt aus:
«Scharf hat Pestalozzi jede Verbindung

von Christentum und Politik als
heillosen Kompromiss durchschaut
und zwar als Kompromiss, der immer
auf Kosten des Christentums vollzogen

wird» (80).
Lassen wir Pestalozzi wieder selber
sprechen: «Als Sache der Macht ist
sie (die Religion) in ihrem Wesen
nicht Religion» (VII 509).

«Die Priester stehen in diesem
Zeitpunkte in jenem Streit der Macht
gegen das Volk auf der Seite der ersten
(d. h. der Macht gegen das Volk) und
sie können nicht anders (von uns
hervorgehoben); sie stehen in ihrem
Dienste; sie essen dabei immer das
Brot der Macht und nicht mehr das
Brot des Volkes, und was man auch
immer mit vieler Höflichkeit dagegen
einzuwenden beliebt, so bleibt doch,
solange die Welt steht, das Sprichwort

,Wes Brot ich esse, des Lied ich

singe' bei allen Menschen wahr, die

gerne essen» (zit. bei Schliephacke
41).

Literaturhinweise (Erklärung der
Abkürzungen)

Blosse Zahlen (röm. Band; arab.= Seite)
bedeuten: Werke Pestalozzis in der Lieg-
nitzer Ausgabe von L.W. Seyffarth, 12

Bände 1899 — 1902;
B (mit röm. und arab. Zahlen) bedeutet:

Werke Pestalozzis in der Brandenburg-
schen Ausgabe von L. W. Seyffarth 1869
bis 1873, 18 Bände;

Cordier L. Cordier, Religiöse Jugenderziehung

nach Heinrich Pestalozzi, 1914;
Delekat Friedrich Delekat, Johann Heinrich

Pestalozzi, 1968;
Hoffmann Heinrich Hoffmann, Die Religion

im Leben und Denken Pestalozzis,
1944;

Horn Hermann Horn, Glaube und
Anfechtung bei Pestalozzi, 1969;

Guyer Walter Guyer, Wege zu Pestalozzi,

1946;
Kogan Natalie Kogan, Pestalozzis

religiöse Haltung 1936;
Nigg Nigg Walter, Das religiöse Moment

bei Pestalozzi, 1927;
Przedborska Przedborska Marie Felizia,

Das Religionsproblem bei Pestalozzi,
...1912;

Schliephacke Schliephacke Bruno P.,
Pestalozzi der Rebell, 1960;

Weber Helmuth Weber, J. H. Pestalozzis
Stellung zur Aufklärung, 1934;

Wernle Paul Wernle, Pestalozzi und die
Religion, 1927;

Würzburger Karl Würzburger, Der
Glaubensweg der Angefochtenen, 1946.

(Weitere Literaturhinweise finden Sie bei
den einzelnen zitierten Autoren.)

-ola

Als langjähriger Abonnent des
«Freidenkers» erlaube ich mir einige
Anmerkungen zum Artikel unseres
Freundes Titze in der Nummer vom
März 1977 über «Parapsychologie und
freies Denken».
Mit eindringlicher Klarheit sagt Titze
mit seinem Schlussatz: «Das
Grundsätzliche ist für Freidenker Anerkennung

von Tatsachen mit kritischem
Ueberprüfen vor allem von
Widersprüchen in sich und mit anderen
Tatsachen». Sehr gut! Fragt sich nur, was
nun alles wirkliche Tatsachen sind!
Ich hätte schon den Einleitungssatz
des Aufsatzes wie folgt geschrieben:
«Parapsychologie ist die .Lehre' (in
Anführungsstrichen!) von den
sogenannten seelischen Erscheinungen,
die angeblich über die auf natürliche
Weise erklärbaren hinausgehen.
Sie reicht von angeblich unmittelbarer

seelischer Verbindung zweier oder
mehrerer Personen (was immer das
sein soll!) .»

Bücher Hessen sich (von wirklichen
Fachleuten) über Titzes Darstellung
schreiben: «Tatsache sind also
Sinnesempfindungen, die unser Verstand
in Zusammenhang bringt und
ordnet.» Es ist viel darüber diskutiert,
philosophiert und phantasiert worden,
wie Erkenntnis zustandekommt (vielfach

ohne die eigentlich zuständige
Wissenschaft zu befragen). Nach weitest

verbreiteter Meinung sehen wir
ja die Welt um uns herum nicht so,
wie sie ist. Ich habe mich immer
gefragt, wo eigentlich unsere Sinne ihre
«fabelhaften» Fähigkeiten herhaben,
etwas zu empfinden, was eigentlich
mit der Umwelt gar nichts zu tun hat.
Die Sinne, und das wird anscheinend
immer vergessen, sind doch auch ein
Teil des Weltganzen, sind in ihm
entstanden und haben sich in ihm durch
die Einwirkung der Aussenwelt
entwickelt. Und was Freund Titze von
unserem Verstand sagt, der angeblich
die Erfahrungen erst in Zusammenhang

bringt, das klingt doch sehr
nach Kant, der gemeint hat, der
Verstand schreibe der Natur die Gesetze

vor, ein Standpunkt, der auf Grund
wissenschaftlicher Erfahrung überholt
sein dürfte.
Aeusserst skeptisch kann man, wie
ich meine, nur bleiben, wenn Freund
Titze meint: «Trotzdem gibt es man¬

ches (an der Parapsychologie), was
ernst genommen werden muss. Man
kann nicht die Parapsychologie als
ganzes einfach als Schwindel abtun.»
Und als «Beleg» dafür: «Es gibt ja
sogar schon einen Lehrstuhl für
Parapsychologie (Freiburg/Breisgau, Prof.

Bender), auf dem sie wissenschaftlich
untersucht wird.» Da kann man sich
nur wundern, was heute alles als
wissenschaftlich gilt. Jedenfalls bedürfte
es wesentlich widerstandsfähigerer
wirklicher Beweise, als von diesem
Lehrstuhl bis jetzt angeboten worden
sind, um auch den verhärtetsten
Skeptiker zu überzeugen.
Wenn Freund Titze allerdings meint,
dass Gedankenübertragungen, also
unmittelbare Verbindung geistiger
Tätigkeiten zwischen zwei Menschen
ohne sinnlich-physikalische
Verbindungen ebenfalls Tatsache zu sein
scheinen, und er sich dazu auf den
Scharlatan Rhine (USA) und seine
angeblich positiven Versuche bezieht, so
möchte man sich als Freidenker
wünschen, so etwas nicht gerade in einer
Freidenkerzeitschrift zu lesen. Rhine,
ein christlicher Geistumnebelter, hat

(übrigens vergeblich) versucht, mit
seinen Hirngespinsten den «bösen»
Materialismus, der die Welt an den
Teufel ausliefere, zu Boden zu zwingen.

Im übrigen, und das sollte nun
wirklich zum Allgemeinwissen der
Freidenker gehören, sind die
sogenannten geistigen Tätigkeiten ohne
körperliche Tätigkeiten (in Gehirn und

Nerven) nicht möglich, sie beruhen
also auf materiell-energetischen
Prozessen, oder sagen wir es eindeutig,
sie sind diese Prozesse in Gehirn und
Nerven. An dieser Tatsache (wirklich
Tatsache!) gemessen, lasse man den
Satz von Freund Titze auf sich wirken:
«Es ist kein Widerspruch zu behaupten,

dass Geistiges auch unmittelbar
auf Geistiges wirken könnte.»
Hinsichtlich seiner Vermutung, es
könne auch so sein, dass geistige
Tätigkeit im Gehirn etwas hervorbringe,

was im anderen Gehirn unmittelbar

aufgenommen wird und dort den

gleichen Gedanken erzeuge, aber die
Sinne dabei nicht benutze, habe ich
mir folgendes überlegt: Auf der Welt
leben gegenwärtig fast vier Milliarden
Menschen. Freund Titze weist besonders

darauf hin, dass die Entfernung

38


	Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

