Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und ihrer politischen Partei, der DC
(Democrazia Christiana), wahrend in
der CPI weniger als die Halfte des in-
dustriellen Proletariats war; man
suchte Verbiindete und warb Intellek-
tuelle, Handwerker, Ladenbesitzer und
bemihte sich, die Furcht der Katholi-
ken und oberen Klassen zu beséanfti-
gen. Seither sind, besonders durch
Geburtenzuwachs und dadurch, dass
man den Achtzehnjahrigen das Wahl-
recht gab, 5,5 Millionen neue Wahler
dazugestossen, wahrend etwa 2 Mil-
lionen durch Abgang wegfielen. Im
Wahlgang vorigen Jahres erhielt die
CPI 228 Delegierte, so dass sie an
zweiter Stelle steht und in den mei-
sten Grossstadten sogar vorherrscht.
Dazu verhalf ihr, dass die Kommuni-
sten in der antifaschistischen Wider-
standsbewegung flihrend waren, die
mittleren Farmer gewann (die kleine
Felder mieten, 20 Prozent sind Feld-
arbeiter), fur Respektierung der Parla-
mentsdemokratie sich erklarten und
bloss gegen parasitdres Einkommen,
nicht aber gegen den Kleinbesitz auf-
treten. Seit etwa 15 Jahren lassen sich
die progressiven Katholiken nicht
mehr abschrecken, dass Religion und
Sozialismus unvereinbar sein missen
(aufgezwungener Atheismus wie in
der SU schafft bloss Martyrer und glo-
rifiziert den Gottglauben). Dazu
kommt, dass selbst in Italien die Ge-
sellschaft immer mehr s&kularisiert
wird, der Kirchenbesuch fiel von 70
Prozent im 1956 auf 28 Prozent im
1973, und die Klerisei kann ihre Glau-
bigen nicht mehr politisch beeinflus-
sen, ja bekannte Linkskatholiken lies-
sen sich sogar als Unabhéangige in
der CPI als Kandidaten aufstellen! So
kam es, dass die Kirche in der Schei-
dungsfrage eine schwere Niederlage
erlitt und sogar in der Abtreibungsfra-
ge in Defensive steht. Zur Frage steht
auch die Revision des Konkordats von
1929.

Auf dem 13. Kongress erklarte Be-
renguer richtig, dass Wahlmehrheit al-
lein keine Partei an der Macht halten
kann (siehe Chile), wenn nicht die
wirtschaftlichen Bedingungen zu Hau-
se und in der Welt beriicksichtigt wer-
den und die Gesellschaft so umgemo-
delt wird, dass sie allen Schichten et-
was zu bieten hat.

Das klingt sehr gut, aber dennoch gibt
es noch Kreise, die befiirchten, dass
die CPI, einmal an der Macht, ihre
Versprechungen von individueller

Freiheit und Anerkennung der NATO
brechen koénnte.

Wenn man bedenkt, wie sich die So-
wjetunion zu den Eurokommunisten
stellt, so zeigt sich ihre Feindschaft
bloss gegen die spanische Partei, wo
sie—allerdings vergeblich — versuch-
te, mit Lister, Garcia und Gémez ei-
ne moskau-treue Gegenpartei zu bil-
den (die Prasidentin der CPE, Dolores
Ibarruri, steht zu Carrillo und ist be-
strebt, aus dem Sowjetparadies nach
Spanien zuriickzukehren). Der Durst
nach Freiheit steht in direktem Ver-
héaltnis zur erlittenen Unterdrickung:
Kurz nach der Befreiung Frankreichs
sagte mir ein Mann in einer franzési-
schen Kleinstadt, wie nett die deut-
schen Offiziere gewesen wéren, ganz
im Gegensatz zu den Amerikanern.
«Sie haben immer den Frauen in der
Strassenbahn ihre Sitze Uberlassen.»

Die Tschechoslowakei war nur ganz
kurze Zeit frei, daher sehnte sie sich
unter Dubcek nach dem «Friihling»;
die Spanier waren 40 Jahre unter-
driickt, ihr Streben nach Demokratie
und personlicher Freiheit dirfte also
echt sein. ltalien hatte Mussolini; al-
lerdings lasst Moskau sie kritisieren,
ohne dass die Beziehungen allzu ge-
spannt sind, was auch fiir Frankreichs
Partei unter Marchais zutrifft — diese
ist vor allem darum auf Moskau bdse,
weil es mit der franzdsischen Regie-
rung, die zum «Atlantismus» zuriick-
gekehrt ist, besonders enge Beziehun-
gen hat.
Kein Wunder also, dass sowohl Be-
renguer wie Marchais in Madrid sich
gehiitet haben, von Carrillo zu sehr in
eine moskau-feindliche Stellung ge-
dréngt zu werden.

Otto Wolfgang

Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

Man schreibt und hort zurzeit viel von
Pestalozzi. Aber etwas wird geflissent-
lich verschwiegen, weil die Kirche es
nicht gerne hort, diese aber die
Schliisselpositionen aller Massenme-
dien weitgehend in Handen hat, nam-
lich dass Heinrich Pestalozzi im Grun-
de ein Todfeind der traditionellen
Kirche, der kirchlichen Dogmatik und
des Klerus war. Von alledem hort
man in den vielen Verlautbarungen
zum 150. Todestage Pestalozzis so-
zusagen nichts, obschon gerade die-
ser Kampf gegen Kirche, kirchliche
Dogmatik und Klerus sich wie ein ro-
ter Faden durch seine Schriften zieht.
1) So verurteilte er energisch jeden
Autoritdtsglauben. Weber fiihrt dazu
aus: «Mit der Aufkldrung seiner Zeit
lehnt auch er jede fremde sittliche
Fiihrung ab.» «Keiner suche die Fuss-
stapfen des anderen zu seiner Lei-
tung.» Weber (49) bemerkt dazu wei-
ter: «Die Anerkennung einer solchen
(Leitung) wiirde ja seine allgemeine
Ansicht Uber die Selbsténdigkeit von
innen heraus schaffender Seelenkraf-
te wieder umstossen», und er sagt
weiter, darum sei nach Pestalozzi
«das sittliche Schicksal des Menschen
nicht in fremde Hand gegeben» (Hin-
weise auf VII 499, IX 310 und 595 f
sowie X 218). Entsprechend hat Pe-
stalozzi erklart, der Lehrer diirfe dem
Schiiler nie seine Meinung aufzwin-
gen, oder auch nur aufdrédngen; er

musse das im Schiiler Vorhandene als
eine Pflanze Gottes «mit heiliger
Scheu nahren und pflegen» (Kogan
94).

2) Auch die Dogmatik lehnte Pestaloz-
zi konsequenterweise scharf ab, wie
Cordier (25 und 31 f), Nigg (44),
Schliephacke (51) und Wernle (59)
ausfiihren, wie er auch den «blinden
Glauben an Worte» verurteilte (IX
267). Er lehrte, wahre Religion kénne
man gar nicht in Worten ausdriicken
(so Schliephacke 45). Dementspre-
chend wollte Pestalozzi seinen Schii-
lern solange wie méglich keinen dog-
matischen Unterricht erteilen lassen.
Ohne Zweifel mehr der Not gehor-
chend als dem eignen Triebe erklarte
er sich im Sinne einer Konzession da-
zu bereit, ihn als Vorbereitung auf die
Konfirmation zuzulassen (vgl. Cordier
311). '
Weil fiir ihn die Religion keine Lehre,
keine Verstandessache ist, und man
nach seiner Auffassung das meiste
von dem, was die Theologen zu wis-
sen vorgeben, gar nicht wissen kann,
war er zeitlebens ein scharfer Geg-
ner des kirchlichen Katechismus, den
er zum Beispiel in seiner Schule in
Burgdorf (berhaupt nicht duldete
(Cordier 27, Schliephacke 41). So
sprach er zum Beispiel vom «Kate-
chismus zum Dienste der Pfaffheit»
(IV 599; vgl. auch Il 354). Immer wie-
der wandte er sich gegen das papa-

35



geienhafte Auswendiglernen des Hei-
delberger-Katechismus, auf den er
einen eigentlichen Zorn hatte (vgl.
zum Beispiel Wernle 120 und Schliep-
hacke 41).

3) Obschon Pestalozzi kein Analythi-
ker und Theoretiker ist, hat er seine
Grosse gerade auch im Denken damit
unter Beweis gestellt, dass er als ei-
ner der wenigen die Kernerkenntnis
aller weltanschaulichen Einsicht klar
erfasst hat, namlich das Relativitéits-
prinzip, das sich selbst Freidenker
noch zu wenig hinter die Ohren ge-
schrieben haben. Er formulierte es
(der Bedeutung des Prinzips mehr oder
weniger unbewusst) wie folgt: «Die
Wabhrheit ist allenthalben und nir-
gends, und nur der, der sie allenthal-
ben als eine mit tausend anderen ver-
bundene Erscheinung und nirgends
als einen anspruchsvollen isolierten
Gotzen vor sich sieht, nur der lebt in
der Wahrheit» (X 590; siehe auch X 560
f); schon hieraus ergibt sich auch bei
Pestalozzi die Erkenntnis, dass jede
Religion* auch Irrtiimer enthilt
(KuR 26). Aufschlussreich sind in die-
ser Beziehung folgende Pestalozzizi-
tate:

«lch weiss, dass sich in alle Men-
schenwahrheit  Irrtum  einmischt»
(Hoffmann 62); und «Es ist das Los
des Menschen, dass die Wahrheit kei-
ner hat; sie haben sie alle, aber ver-
teilt» (ebenfalls 62).

Entsprechend lehnt Pestalozzi alles
Theoretisieren und alle «Maulreli-
gion», wie er sie nennt, scharf ab.
Die Angriffe auf die religiosen Lehren,
auf die Theologien, auf die «Kopfreli-
gion», ziehen sich wie ein roter Faden
durch alle Schriften Pestalozzis hin-
durch.

4) Jede Orthodoxie-Haltung war Pe-
stalozzi innerlich fremd. Er erklarte
einmal (XI 352), warum er aufgehort
habe, Uber religiése Lehren zu strei-
ten; er habe namlich eingesehen, dass
das wahre Christentum einfach «zum
kindlichen Mute, zu der kindlichen
Freiheit und zu der kindlichen Freu-
de und Liebe hinflihren miisse». Seit-
her sei er, wie Wernle sagt (48), jedem
Streit lber spitzfindige theologische
Fragen, wie z. B. liber die Messe, aus-
gewichen. Nigg erklart, Pestalozzi sei
ein Protest gegen die tote Orthodoxie
(58), er sei ein Feind von Streitereien
Uber Rechtgldubigkeit (42); auch nach
Schliephacke wendete er sich gegen

* Ich wiirde sagen, auch jede Philosophie.

36

jene Orthodoxiehaltung, welche be-
kanntlich der Auffassung ist, es kom-
me nur darauf an, dass man die rech-
te Lehre annehme, alles andere sei
nebenséchlich (!) (41). Pestalozzi zeigt
am Beispiel des in «Lienhard und Ger-
trud» gezeichneten Ehegaumers Hart-
kopf, was «Meinungsnarren» sind,
welche «aus der guten Lehre eine
Streitlehre» machen (B. 1l 159—160).
5) Pestalozzi war dementsprechend
auch ein feuriger Vertreter der grosst-
maoglichen religiosen Toleranz. Seiner
Abneigung gegen alle religiésen Strei-
tereien gibt er unzéhlige Male beweg-
ten Ausdruck. Hoffmann betont, Pe-
stalozzi sei ein Gegner der Intoleranz
und der Orthodoxie (Hoffmann 62).

6) Von den geschilderten religiosen
Grundséatzen Pestalozzis zur Ableh-
nung der Theologie war natiirlich nur
ein kleiner Schritt. Er hat die Theolo-
gen und die Theologie in seinen Re-
den und Schriften so oft — und meist
recht massiv — angegriffen und be-
kédmpft, dass man es versteht, wenn
ein Anhanger der ziinftigen Theolo-
gie erklart hat: «Er kann einem mit
den Schimpfreden auf das ewige Ka-
techisieren den Kopf heiss machen;
er kann einem mit seinem oft wirklich
unvorsichtigen Reden (iber das Maul-
brauchen in Religionssachen férmlich
in Harnisch bringen» (Wirzburger 33).
Nigg spricht von der «Verstandnislo-
sigkeit Pestalozzis fiir die Theologie»
(64). Immer und immer wieder
spricht Pestalozzi tatsdchlich mit
beissender Ironie vom «leeren Maul-
brauchen» und meint damit die Theo-
logie, auf die er sehr schlecht zu
sprechen war (z.B. IV 460). Er be-
zeichnete die Theologie auch als
Wortklauberei, als Papierwissenschaft
(Nigg 63) und ihre Spekulationen so-
gar als Spintisieren (IV 597). In kei-
nem anderen Zusammenhange wird
seine Sprache so scharf wie bei sei-
nen Angriffen auf die Theologen und
Kleriker. Ein Beispiel ist seine
Schmahrede im vierten Teil «Lienhard
und Gertrud» (IV 597 ff).

7) Pestalozzis Abneigung gegen die
Theologie griindet sich aber nicht nur
auf seine Ablehnung des Lehrhaften
und auf seinem Agnostizismus (d. h.
der Anschauung, wonach man letzte
Aussagen nicht in Worte einfangen
und wonach man deshalb Religion
auch nicht erklaren und nicht lehren
kénne), sondern sein Kampf richtete
sich auch gegen die Theologen in

ihrer Eigenschaft als Kleriker. Er wen-
det sich néamlich auch allgemein ge-
gen den Klerikalismus, den er immer
wieder mit «Pfaffheit» bezeichnet. Er
sieht darin eine besonders starke Ent-
artung der Religion, indem diese hier
in ihr Gegenteil verkehrt worden sei
und weil hier arger Missbrauch mit
der Religion getrieben werde. Er be-
trachtete es als dringlich, das Volk
zur Selbsthilfe aufzurufen «gegeniiber
aller hierarchischen Knechtung» (Cor-
dier 16). Mit iberaus scharfen* Wor-
ten (vgl. Kogan 36, Nigg 57 und Wern-
le 121) wendet er sich gegen «den
Geist der Pfaffheit» oder den «Sinn
der Pfaffheit». «Am Schlusse seines
Buches lasst er die Geistlichen als
Hauptfeinde** seines Reformbestre-
bens auftreten .. .» (Wernle 57 und da-
zu IV 645 ff). Er wirft ihnen vor, dass
sie die Religion im Dienste der Macht
und Gewalt missbrauchen (Kogan 36),
und dass sie «alle Mittel des Wollens»
des Guten «verpfaffen» (Wernle 122),
ferner dass das Volk durch den Ka-
techismus zum «Dienste der Pfaffheit
dumm und anmasslich gemacht wer-
de» (Cordier 15). Nach seiner Auffas-
sung wollen sie das Volk von ihnen
abhéngig machen (IV 602). Er sieht
auch Jesus als Kampfer nicht nur ge-
gen den damaligen Klerus der Juden,
sondern auch gegen den Klerus des
sogenannten Christentums (Wernle
123), d.h. er betrachtete Jesus als
Bundesgenossen und Vorkampfer in
diesem Kampfe gegen den Klerus. Er
will ihn gegen den Klerus mobilisie-
ren (Wernle 123). Fast resigniert ruft
er aus:
«Menschheit! Auf allen Blattern ruft
die Geschichte: Du totest eher die
Tiere der Erde und vertilgest eher die
Fische der Meere als die Macht der
Priester und den Sinn der Pfaffheit,
wenn Du das Wissenschaftliche ihres
Religionsunterrichtes zur Grundlage
der Kopfbildung des Volkes machst.
Wenn Du (Kleriker) redest, hast du
Vorbehalte in deiner Seele.
Du wehest mit Fahnen des Mordes,
als waren sie Fahnen der Liebe.
* Wernle spricht sogar von «grimmigen»
Anklagen gegen Kirche und Kleriker.

** Heute will die Kirche Pestalozzi fiir sich
in Anspruch nehmen, nachdem sie ihn
zeitlebens so bekéampft hat. Genau so
ging es mit Niklaus von Flih. So lange
er lebte, wurde er von der Kirche bis aufs
Blut bekadmpft. Und wenn diese Men-
schen gestorben sind, hebt man sie auf
die Altare, weil das Volk sie verehrt.
Dann dirfen sie die Kirche zieren.



Triigerin! Du fragst das Waislein:
Kennst Du meinen Gott? und den Un-
terdriickten: Kennst Du meinen Glau-
ben auswendig?

Du nimmst die Menschen in der Stun-
de der Anbetung gefangen.

Der Pfaffheit gebundener Sinn néhret
das Laster...» (IV 598).

Eine nicht nur aufklarerische, son-
dern geradezu kulturkdmpferische No-

te erhalt dieser Antiklerikalismus,
wenn Pestalozzi die Geistlichen nach
Wernle (93) wie folgt beurteilt: «Sie
(die Geistlichen) sind iiberall die An-
wilte des schlechten Bestehenden;
sie starken mit dem Wort Gottes nur
die Gewalthaber und ihre Tyrannei;
sie predigen den Armen und Verge-
waltigten Zufriedenheit und Ergebung;
ihre Hauptkunst ist immer nur das
Maulbrauchen, und sie gehéren im
ganzen zu den unniitzesten Gegen-
stdnden der Gegenwart.»

8) Von grosser Bedeutung ist auch
Pestalozzis Menschenbild. Dieses
steht in einem absoluten und radika-
len Gegensatz zum traditionellen
kirchlichen Menschenbild.

Unsere Leser wissen, dass der
Mensch — auf Grund der Paulusbrie-
fe — nach der traditionellen christli-
chen Lehre wegen der sogenannten
Erbsiinde der Stammeltern von Ge-
burt an, ja von der Empféngnis an, von
Grund auf durch und durch verdor-
ben, ein Kind des Zornes Gottes sei
und ganz unter der Herrschaft Satans
stehen soll, weshalb bei einem Tauf-
ling zuerst — wohlverstanden nur im
Vorhof der Kirche — der Teufel aus-
getrieben werden miisse, bevor er in
die Kirche treten diirfe. Jeder Mensch
ist nach der traditionellen Lehre von
Natur aus fiir die Hoélle bestimmt, so
dass auch ein Saugling schnurstracks
in die ewige Holle fahrt, wenn er vor
der Taufe stirbt.

Ganz anders Pestalozzi. Der Glaube
des Menschen an sich selber, dieser
Glaube an die Mitmenschen, dieser
Glaube daran, dass der Mensch von
Natur aus «Goéttliches» in sich tragt,
ist geradezu sein Lieblingsgedanke.
Dieser Glaube beherrschte ihn zeitle-
bens, auch wahrend und nach der Pe-
riode, in der er das Rousseau’sche
Menschenbild korrigiert und auch das
Bose oder genauer Tierische in sein
Menschenbild integriert hatte (vgl.
z. B. Kogan 34).

Die Lehre von der Erbsiinde hat im
Weltbild Pestalozzis absolut keinen

Platz (vgl. dazu Weber 51 f, Kogan 48,
Nigg 67). Folgende Stellen aus seinen
Werken zeigen das eindriicklich. «Al-
so der Mensch. Wie er aus der Hand
der Natur hervorgeht, ist er ganz
Unschuld» (VII 440). Oder: «Jede auf
das Verderben der Menschennatur ge-
baute und aus ihr keimende Bildungs-
weise kann nicht bestehen» (lll 340).
Er lehrte, der Mensch sei «von Grund
auf zur Tugend angelegt» (Weber 53).
Ja er ist selber «goéttlich» (Weber 55).
«Freund, der Mensch ist gut und will
das Gute» (zit. bei Wernle 103). Er
verteidigt die Menschennatur gegen
die herabwiirdigende Lehre der Pie-
tisten und der traditionellen Kirchen-
lehre (IX 266).

Liegt der Hauptakzent der kirchlichen
(paulinischen) Erlésungslehre in der
Vergebung der Siinden — namentlich
auch der angeblichen Erbsiinde —
und in der Versdhnung des Men-
schen mit einem ziirnenden Gott, so
ist sofort festzuhalten, dass dieser Ge-
danke bei Pestalozzi praktisch vollig
fehit. Die Kategorien der Siindenstra-
fe, des Strafgerichtes Gottes und
liberhaupt eines zornigen Gottes fal-
len fiir thn voéllig ausser Betracht.
Konsequenterweise hat auch die wider-
liche Idee, Gott habe nur durch das
Blut Jesu verséhnt werden koénnen, in
seinem Erlésungsgedanken keinen
Platz, ganz abgesehen davon, dass
der Stellvertretungsgedanke gerade
auch in einem solchen Zusammenhan-
ge mit seinem ganzen Wesen vollig
unvereinbar gewesen wére (so auch
Wernle 128, vgl. auch Weber 49 f).

Ziel der Erldsung ist fiir Pestalozzi die
Herrschaft des 'Geistes Uber das
Fleisch, die «Veredlung» des Men-
schen durch Herzensbildung zu immer
grosserer Vollkommenheit (Delekat
339, Horn 35, Kogan 29—33, 42, 53,
Weber 56, Wernle 105 u. 133, ferner
z. B. lll 354, VI 510 und XI 268).

Dieses Werk hat dabei der Mensch im
Gegensatze zur traditionellen Lehre
ganz aus sich selber zu tun, namlich
durch Entfaltung der in ihm liegen-
den Kréafte mittels eiserner Selbstdis-
ziplin, wobei ihm der Erzieher aber
durch Weckung dieses Géttlichen in
ihm vermdége seines guten Vorbilds,
notigenfalls auch durch milden
Zwang, zu helfen hat.

Auf Grund dieser ihm verliehenen
Krafte hat also der Mensch sich sel-
ber zu erlésen. Die Selbsthilfe, die
Selbsterlosung wird von Pestalozzi

immer und immer wieder betont (vgl.
Cordier 15, Weber 73 f, Kogan 55 u.
61, Wernle 50 u. 88).

Pestalozzi zum Verhiltnis Kirche
und Staat

Pestalozzi hat jede Verquickung von
Kirche und Staat aufs scharfste ver-
urteilt. Er sah darin eine Manipulation
des Staates zu Gunsten seiner Macht
gegen das Volk, wobei die Kirche nur
als Dienerin der selbstgemachten Ver-
haltnisse (wir wiirden heute sagen
Establishment) missbraucht werde

Des einen Leid ist
des andern Freud

Unsre Kirche
Hélt das Denken
Fir gefahrlich
Bis letal.

Drum verbot sie
Alles Denken
Ueber Lehren
Fast global.

Freche Menschen
Die da denken
Muss man henken
Allzumal.

Das erklart uns
Jener Menschen
Welche denken
Kleine Zahl.

Fiir die meisten
Ist das Denken
Weil verlernet
Eine Qual.

Uns dagegen
Ist das Denken
Das Vergniigen
Unsrer Wahl.

Ruft zum Denken
Freiem Denken
Ruf es aus

Wie ein Fanal!

Was sie denken
Schert uns wenig
Ist uns schliesslich
Fast egal.

Dass sie denken
Das ist wichtig
und erfreut uns
Jedesmal.
-ola

37



(VIl 509). Ja er sieht in der Staatsreli-
gion geradezu einen Betrug (VIl 505).
Der Theologe Walter Nigg fuhrt aus:
«Scharf hat Pestalozzi jede Verbin-
dung von Christentum und Politik als
heillosen Kompromiss durchschaut
und zwar als Kompromiss, der immer
auf Kosten des Christentums vollzo-
gen wird» (80).

Lassen wir Pestalozzi wieder selber
sprechen: «Als Sache der Macht ist
sie (die Religion) in ihrem Wesen
nicht Religion» (VII 509).

«Die Priester stehen in diesem Zeit-
punkte in jenem Streit der Macht ge-
gen das Volk auf der Seite der ersten
(d. h. der Macht gegen das Volk) und
sie kénnen nicht anders (von uns her-
vorgehoben); sie stehen in ihrem
Dienste; sie essen dabei immer das
Brot der Macht und nicht mehr das
Brot des Volkes, und was man auch
immer mit vieler Hoflichkeit dagegen
einzuwenden beliebt, so bleibt doch,
solange die Welt steht, das Sprich-
wort ,Wes Brot ich esse, des Lied ich
singe’ bei allen Menschen wahr, die
gerne essen» (zit. bei Schliephacke
41).

Literaturhinweise (Erklarung der Ab-
kiirzungen) '

Blosse Zahlen (réom.=Band; arab.= Seite)
bedeuten: Werke Pestalozzis in der Lieg-
nitzer Ausgabe von L.W. Seyffarth, 12
Bande 1899 — 1902;

B (mit rém. und arab. Zahlen) bedeutet:
Werke Pestalozzis in der Brandenburg-
schen Ausgabe von L. W. Seyffarth 1869
bis 1873, 18 Bande;

Cordier = L. Cordier, Religiose Jugender-
ziehung nach Heinrich Pestalozzi, 1914;

Delekat = Friedrich Delekat, Johann Hein-
rich Pestalozzi, 1968;

Hoffmann = Heinrich Hoffmann, Die Reli-
gion im Leben und Denken Pestalozzis,
1944;

Horn = Hermann Horn, Glaube und An-
fechtung bei Pestalozzi, 1969;

Guyer = Walter Guyer, Wege zu Pestaloz-
zi, 1946;

Kogan = Natalie Kogan, Pestalozzis reli-
gidése Haltung ... 1936;

Nigg = Nigg Walter, Das religiose Moment
bei Pestalozzi, 1927;

Przedborska = Przedborska Marie Felizia,
Das Religionsproblem bei Pestalozzi,
... 1912;

Schliephacke = Schliephacke Bruno P.,
Pestalozzi der Rebell, 1960;

Weber = Helmuth Weber, J. H. Pestalozzis
Stellung zur Aufklarung, 1934;

Wernle = Paul Wernle, Pestalozzi und die
Religion, 1927;

Wiirzburger = Karl Wiirzburger, Der Glau-
bensweg der Angefochtenen, 1946.
(Weitere Literaturhinweise finden Sie bei

den einzelnen zitierten Autoren.)

-ola

38

Parapsychologie - doppelt beleuchtet

Als langjahriger Abonnent des «Frei-
denkers» erlaube ich mir einige An-
merkungen zum  Artikel unseres
Freundes Titze in der Nummer vom
Méarz 1977 lber «Parapsychologie und
freies Denken».

Mit eindringlicher Klarheit sagt Titze
mit seinem Schlussatz: «Das Grund-
sétzliche ist fir Freidenker Anerken-
nung von Tatsachen mit kritischem
Ueberpriifen vor allem von Wider-
spriichen in sich und mit anderen Tat-
sachen». Sehr gut! Fragt sich nur, was
nun alles wirkliche Tatsachen sind!
Ich hatte schon den Einleitungssatz
des Aufsatzes wie folgt geschrieben:
«Parapsychologie ist die ,Lehre’ (in
Anfiihrungsstrichen!) von den soge-
nannten seelischen Erscheinungen,
die angeblich liber die auf natiirliche
Weise erklarbaren hinausgehen.
Sie reicht von angeblich unmittelba-
rer seelischer Verbindung zweier oder
mehrerer Personen (was immer das
sein solll) .. .»

Biicher liessen sich (von wirklichen
Fachleuten) liber Titzes Darstellung
schreiben: «Tatsache sind also Sin-
nesempfindungen, die unser Verstand
in Zusammenhang bringt (!) und ord-
net.» Es ist viel darlber diskutiert,
philosophiert und phantasiert worden,
wie Erkenntnis zustandekommt (viel-
fach ohne die eigentlich zustadndige
Wissenschaft zu befragen). Nach wei-
test verbreiteter Meinung sehen wir
ja die Welt um uns herum nicht so,
wie sie ist. Ich habe mich immer ge-
fragt, wo eigentlich unsere Sinne ihre
«fabelhaften» Fahigkeiten herhaben,
etwas zu empfinden, was eigentlich
mit der Umwelt gar nichts zu tun hat.
Die Sinne, und das wird anscheinend
immer vergessen, sind doch auch ein
Teil des Weltganzen, sind in ihm ent-
standen und haben sich in ihm durch
die Einwirkung der Aussenwelt ent-
wickelt. Und was Freund Titze von
unserem Verstand sagt, der angeblich
die Erfahrungen erst in Zusammen-
hang bringt, das klingt doch sehr
nach Kant, der gemeint hat, der Ver-
stand schreibe der Natur die Gesetze
vor, ein Standpunkt, der auf Grund
wissenschaftlicher Erfahrung tberholt
sein dirfte.

Aeusserst skeptisch kann man, wie
ich meine, nur bleiben, wenn Freund
Titze meint: «Trotzdem gibt es man-

ches (an der Parapsychologie), was
ernst genommen werden muss. Man
kann nicht die Parapsychologie als
ganzes einfach als Schwindel abtun.»
Und als «Beleg» dafiir: «Es gibt ja so-
gar schon einen Lehrstuhl fir Para-
psychologie (Freiburg/Breisgau, Prof.
Bender), auf dem sie wissenschaftlich
untersucht wird.» Da kann man sich
nur wundern, was heute alles als wis-
senschaftlich gilt. Jedenfalls bediirfte
es wesentlich widerstandsfahigerer
wirklicher Beweise, als von diesem
Lehrstuhl bis jetzt angeboten worden
sind, um auch den verhartetsten
Skeptiker zu Uberzeugen.

Wenn Freund Titze allerdings meint,
dass Gedankeniibertragungen, also
unmittelbare Verbindung geistiger Té-
tigkeiten zwischen zwei Menschen
ohne sinnlich-physikalische Verbin-
dungen ebenfalls Tatsache zu sein
scheinen, und er sich dazu auf den
Scharlatan Rhine (USA) und seine an-
geblich positiven Versuche bezieht, so
mochte man sich als Freidenker win-
schen, so etwas nicht gerade in einer
Freidenkerzeitschrift zu lesen. Rhine,
ein christlicher Geistumnebelter, hat
(Ubrigens vergeblich) versucht, mit
seinen Hirngespinsten den «bdsen»
Materialismus, der die Welt an den
Teufel ausliefere, zu Boden zu zwin-
gen. Im Ubrigen, und das sollte nun
wirklich zum Allgemeinwissen der
Freidenker gehdren, sind die soge-
nannten geistigen Tétigkeiten ohne
korperliche Téatigkeiten (in Gehirn und
Nerven) nicht modglich, sie beruhen
also auf materiell-energetischen Pro-
zessen, oder sagen wir es eindeutig,
sie sind diese Prozesse in Gehirn und
Nerven. An dieser Tatsache (wirklich
Tatsache!) gemessen, lasse man den
Satz von Freund Titze auf sich wirken:
«Es ist kein Widerspruch zu behaup-
ten, dass Geistiges auch unmittelbar
auf Geistiges wirken kénnte.»
Hinsichtlich seiner Vermutung, es
kénne auch so sein, dass geistige
Tatigkeit im Gehirn etwas hervorbrin-
ge, was im anderen Gehirn unmittel-
bar aufgenommen wird und dort den
gleichen Gedanken erzeuge, aber die
Sinne dabei nicht benutze, habe ich
mir folgendes liberlegt: Auf der Welt
leben gegenwartig fast vier Milliarden
Menschen. Freund Titze weist beson-
ders darauf hin, dass die Entfernung



	Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

