
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 5

Artikel: Eurokommunismus?

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir wissen auch, dass das nicht
immer gelingt. Viele von uns Freidenkern

haben sich aus ihren im Kindesalter

auferlegten religiösen Bindungen
herausgekämpft, oft genug unter
beträchtlichen Mühen. Wenn ihnen dieser

innere Befreiungsprozess gelang
und dann durch ihr äusseres Verhalten,

etwa durch den Kirchenaustritt
manifest wurde, haben sie vielfach die
feindliche Reaktion der Gesellschaft
auf sich nehmen müssen. Die von
ihnen erkämpfte geistige Freiheit
mussten sie oft mit gesellschaftlicher
Aechtung und materiellen Einbussen
bezahlen.

Das Fehlen oder die enge Begrenzung

einer Freiheit, der politischen,
geistigen, wirtschaftlichen usw. ist
zudem mit mehr oder minder starken
Beschränkungen anderer Freiheiten
verknüpft, wo z. B. die politische Freiheit

fehlt, gibt es meist, wenn auch
nicht immer, keine geistige. Die
Verhältnisse sind darin nicht in allen
Ländern gleich, mannigfache
Variationen kennzeichnen diesbezüglich
das heutige Weltbild.
Wir glauben bewiesen zu haben, dass

es eine totale Freiheit heute nirgends
gibt. Selbst einzelne Freiheitsaspekte,
politische, geistige, wirtschaftliche,
sehen wir fast überall begrenzt. Volle
Freiheit auf allen Gebieten des
menschlichen Lebens, nur durch die
unabdingbaren natürlichen Bedürfnisse

des Menschen eingeschränkt, kann
also kaum und wenn, dann nur ein in

weiter Ferne liegendes Ziel der
menschlichen Entwicklung sein.
Diese Erkenntnis bedingt für uns alle
als unmittelbare naheliegende Aufgabe

die Erreichung optimaler
Freiheitserweiterungen auf den verschiedensten

Gebieten des menschlichen
Lebens. Für uns Freidenker bedeutet
das, dass wir gegen die Einschränkung

der geistigen Freiheit kommender

Generationen durch das Wirken
traditionsverfestigter
Religionsgemeinschaften anzukämpfen haben.
Dem dient unsere Forderung nach

Trennung der Kirche vom Staat. Sie
soll die Voraussetzungen schaffen
dafür, dass der Mensch seine religiöse,
philosophische oder nur auf gesicherter

wissenschaftlicher Erkenntnisse
beruhende Weltanschauung frei wählen
kann. Solche Voraussetzungen sind
die Abschaffung kirchlicher
Säuglingstaufen, ein allgemein religions-
kundlicher und philosophischer Unter¬

richt in der Schule an Stelle des
konfessionell ausgerichteten, damit der
junge Mensch die verschiedensten
Weltanschauungsmöglichkeiten
übersehen kann, bevor er die für ihn
verbindliche Wahl trifft. Dazu gehört ferner

der Abbau aller gesellschaftlichen

Diskriminierung gegenüber den
Menschen, die sich entschlossen
haben, die Sphäre der Gottgläubigkeit
zu verlassen.
Wir geben uns nicht der Illusion hin,
dass diese Voraussetzungen für ein
wirklich freies Denken breitester Massen

schnell verwirklicht werden kön-

Eurokom munismus
Der offizielle Vater der Eurokommunisten

war Palmiro Togliatti mit
seinem «Yalta Memorandum» — dem
«Testament» vor seinem Tod im
August 1964.
In Wirklichkeit hat allerdings
die illegale spanische KP (Partido
Comunista de Espana, kurz PCE)
schon seit 1939 das Sowjetsystem
kritisiert und im Prozess gegen die
Schriftsteller Daniel und Siniawski
(1966) scharf Stellung genommen, und
nach dem Einmarsch der
Sowjetblocktruppen in der Tschechoslowakei

erklärte Santiago Alvarez, Mitglied
des Exekutivkomitees der CPE: «Dub-
cek schuf den Typ der sozialistischen
Gesellschaft, die unter den gegebenen

Bedingungen und Erfahrungen,
wir, glaube ich, in Spanien erstreben
müssten.» Santiago Carrillo trat offen

gegen den «despotischen Autoritätsanspruch»

der Sowjets auf und
schrieb in «Mundo Obrero» (10.
Dezember 1971): «Keine Partei hat das
Recht, ihre Ansichten anderen
aufzuzwingen» und nahm mit Peking
Beziehungen auf. Auf dem 8. Kongress
(Sept. 1973) erklärte Manuel Azcara-
te, dass unter den europäischen
Kommunisten die gemeinsame Ansicht
besteht, dass in jedem Lande die historischen

und wirtschaftlichen Bedingungen

anders sind und sich nicht in das
russische Prokrustesbett zwängen
lassen.

Togliatti war der Niccolö Macchia-
velli des 20. Jahrhunderts, der seinem
«Principe», der italienischen Partei
(Partito Comunista Italiano, kurz CPI)
riet, wie sie an die Macht kommen
könnte; mit Zustimmung Stalins bot er
sogar im September 1936 Mussolini
die Mitarbeit im «faschistischen Pro-

nen. Für sie einzutreten, heisst sich
auf einen über mehrere Generationen
sich hinziehenden Kampf einzulassen
und ihn immer unermüdlich zu führen.

Erst wenn eine breite Schicht von
Eltern und Grosseltern sich zu diesen

Zielen und damit zu unserer
Einstellung bekennt, dürfen wir hoffen,
dass ihre Enkel und Urenkel echt und

ganz freidenkende Menschen sein
werden. Das Ziel ist fern, aber nicht
unerreichbar, der Weg dahin weit und
zuweilen beschwerlich, aber wir
Freidenker von heute wollen und müssen
ihn gehen. Walter Gyssling

gramm von 1919, einem Programm für
Frieden, Freiheit und Verteidigung der
Interessen der Werktätigen» an! Er
bekleidete hohe Stellen in der
Komintern, war seit 1924 im Exekutivkomitee

der KPSU und hatte sich dennoch
nicht getraut, gegen die Verbrechen
Stalins offen aufzutreten; so wusste er
auch, dass italienische Genossen,
darunter sein Schwager Paolo Robot-
ti, gefoltert worden waren (was 1964

ein Komitee, dem auch Ignazio Silone
angehörte, als «Konspiration des Ver-
schweigens» brandmarkte). Allerdings
war es gefährlich, gegen Stalin
aufzutreten, aber nach dem 20. Kongress,
auf dem Chrustschew davon sprach,
begann auch er für den «Italienischen
Weg» sich einzusetzen und schrieb:
«So lange als wir uns darauf
beschränken, im wesentlichen Stalins
persönliche Fehler als Ursache zu

verurteilen, bleiben wir im Gebiet des
Personenkults und drücken uns um
die wahren Probleme» (Nuovi Argu-
menti, Rom Mai—Juni 1956).
Auf dem 8. Kongress desselben Jahrs
forderte er die Liquidation der Illegalität

und der sinnlosen Beschränkungen

demokratischer Rechte, statt
offener Debatten und Konfrontation mit
gegensätzlichen Ansichten. Und G.

Amendola sprach von einer «fiktiven
Einheit» der Weltbewegung, wogegen
die CPI ihr Wahlbild reinigen und als

progressive, demokratische Partei in

völliger Unabhängigkeit von aussen
erscheinen müsse. Die CPI trat ein

für ein «Mehrparteiensystem mit völliger

Achtung der konstitutionellen
Garantien für kulturelle und religiöse
Freiheit».
In den vierziger Jahren war Italien
noch ganz beherrscht von der Kirche

34



und ihrer politischen Partei, der DC

(Democrazia Christiana), während in

der CPI weniger als die Hälfte des
industriellen Proletariats war; man
suchte Verbündete und warb Intellektuelle,

Handwerker, Ladenbesitzer und
bemühte sich, die Furcht der Katholiken

und oberen Klassen zu besänftigen.

Seither sind, besonders durch
Geburtenzuwachs und dadurch, dass

man den Achtzehnjährigen das Wahlrecht

gab, 5,5 Millionen neue Wähler
dazugestossen, während etwa 2
Millionen durch Abgang wegfielen. Im

Wahlgang vorigen Jahres erhielt die
CPI 228 Delegierte, so dass sie an
zweiter Stelle steht und in den meisten

Grossstädten sogar vorherrscht.
Dazu verhalf ihr, dass die Kommunisten

in der antifaschistischen
Widerstandsbewegung führend waren, die
mittleren Farmer gewann (die kleine
Felder mieten, 20 Prozent sind
Feldarbeiter), für Respektierung der
Parlamentsdemokratie sich erklärten und
bloss gegen parasitäres Einkommen,
nicht aber gegen den Kleinbesitz
auftreten. Seit etwa 15 Jahren lassen sich
die progressiven Katholiken nicht
mehr abschrecken, dass Religion und
Sozialismus unvereinbar sein müssen
(aufgezwungener Atheismus wie in

der SU schafft bloss Märtyrer und
glorifiziert den Gottglauben). Dazu
kommt, dass selbst in Italien die
Gesellschaft immer mehr säkularisiert
wird, der Kirchenbesuch fiel von 70
Prozent im 1956 auf 28 Prozent im
1973, und die Klerisei kann ihre Gläubigen

nicht mehr politisch beeinflussen,

ja bekannte Linkskatholiken Hessen

sich sogar als Unabhängige in

der CPI als Kandidaten aufstellen! So
kam es, dass die Kirche in der
Scheidungsfrage eine schwere Niederlage
erlitt und sogar in der Abtreibungsfrage

in Defensive steht. Zur Frage steht
auch die Revision des Konkordats von
1929.

Auf dem 13. Kongress erklärte Be-

renguer richtig, dass Wahlmehrheit
allein keine Partei an der Macht halten
kann (siehe Chile), wenn nicht die
wirtschaftlichen Bedingungen zu Hause

und in der Welt berücksichtigt werden

und die Gesellschaft so umgemodelt

wird, dass sie allen Schichten
etwas zu bieten hat.

Das klingt sehr gut, aber dennoch gibt
es noch Kreise, die befürchten, dass
die CPI, einmal an der Macht, ihre
Versprechungen von individueller

Freiheit und Anerkennung der NATO
brechen könnte.
Wenn man bedenkt, wie sich die
Sowjetunion zu den Eurokommunisten
stellt, so zeigt sich ihre Feindschaft
bloss gegen die spanische Partei, wo
sie — allerdings vergeblich — versuchte,

mit Lister, Garcia und Gömez eine

moskau-treue Gegenpartei zu
bilden (die Präsidentin der CPE, Dolores
Ibärruri, steht zu Carrillo und ist
bestrebt, aus dem Sowjetparadies nach
Spanien zurückzukehren). Der Durst
nach Freiheit steht in direktem
Verhältnis zur erlittenen Unterdrückung:
Kurz nach der Befreiung Frankreichs
sagte mir ein Mann in einer französischen

Kleinstadt, wie nett die
deutschen Offiziere gewesen wären, ganz
im Gegensatz zu den Amerikanern.
«Sie haben immer den Frauen in der
Strassenbahn ihre Sitze überlassen.»

Man schreibt und hört zurzeit viel von
Pestalozzi. Aber etwas wird geflissentlich

verschwiegen, weil die Kirche es
nicht gerne hört, diese aber die
Schlüsselpositionen aller Massenmedien

weitgehend in Händen hat, nämlich

dass Heinrich Pestalozzi im Grunde

ein Todfeind der traditionellen
Kirche, der kirchlichen Dogmatik und
des Klerus war. Von alledem hört
man in den vielen Verlautbarungen
zum 150. Todestage Pestalozzis
sozusagen nichts, obschon gerade dieser

Kampf gegen Kirche, kirchliche
Dogmatik und Klerus sich wie ein
roter Faden durch s'eine Schriften zieht.
1) So verurteilte er energisch jeden
Autoritätsglauben. Weber führt dazu
aus: «Mit der Aufklärung seiner Zeit
lehnt auch er jede fremde sittliche
Führung ab.» «Keiner suche die
Fussstapfen des anderen zu seiner
Leitung.» Weber (49) bemerkt dazu weiter:

«Die Anerkennung einer solchen
(Leitung) würde ja seine allgemeine
Ansicht über die Selbständigkeit von
innen heraus schaffender Seelenkräfte

wieder umstossen», und er sagt
weiter, darum sei nach Pestalozzi
«das sittliche Schicksal des Menschen
nicht in fremde Hand gegeben»
(Hinweise auf VII 499, IX 310 und 595 f
sowie X 218). Entsprechend hat
Pestalozzi erklärt, der Lehrer dürfe dem
Schüler nie seine Meinung aufzwingen,

oder auch nur aufdrängen; er

Die Tschechoslowakei war nur ganz
kurze Zeit frei, daher sehnte sie sich
unter Dubcek nach dem «Frühling»;
die Spanier waren 40 Jahre
unterdrückt, ihr Streben nach Demokratie
und persönlicher Freiheit dürfte also
echt sein. Italien hatte Mussolini;
allerdings lässt Moskau sie kritisieren,
ohne dass die Beziehungen allzu
gespannt sind, was auch für Frankreichs
Partei unter Marchais zutrifft — diese
ist vor allem darum auf Moskau böse,
weil es mit der französischen Regierung,

die zum «Atlantismus»
zurückgekehrt ist, besonders enge Beziehungen

hat.
Kein Wunder also, dass sowohl Be-

renguer wie Marchais in Madrid sich
gehütet haben, von Carrillo zu sehr in

eine moskau-feindliche Stellung
gedrängt zu werden.

Otto Wolfgang

müsse das im Schüler Vorhandene als
eine Pflanze Gottes «mit heiliger
Scheu nähren und pflegen» (Kogan
94).
2) Auch die Dogmatik lehnte Pestalozzi

konsequenterweise scharf ab, wie
Cordier (25 und 31 f), Nigg (44),

Schliephacke (51) und Wernle (59)

ausführen, wie er auch den «blinden
Glauben an Worte» verurteilte (IX
267). Er lehrte, wahre Religion könne
man gar nicht in Worten ausdrücken
(so Schliephacke 45). Dementsprechend

wollte Pestalozzi seinen Schülern

solange wie möglich keinen
dogmatischen Unterricht erteilen lassen.
Ohne Zweifel mehr der Not gehorchend

als dem eignen Triebe erklärte
er sich im Sinne einer Konzession dazu

bereit, ihn als Vorbereitung auf die
Konfirmation zuzulassen (vgl. Cordier
31 f).
Weil für ihn die Religion keine Lehre,
keine Verstandessache ist, und man
nach seiner Auffassung das meiste
von dem, was die Theologen zu wissen

vorgeben, gar nicht wissen kann,
war er zeitlebens ein scharfer Gegner

des kirchlichen Katechismus, den

er zum Beispiel in seiner Schule in

Burgdorf überhaupt nicht duldete
(Cordier 27, Schliephacke 41). So
sprach er zum Beispiel vom
«Katechismus zum Dienste der Pfaffheit»
(IV 599; vgl. auch III 354). Immer wieder

wandte er sich gegen das papa-

Zum 150. Todestag Heinrich Pestalozzis

35


	Eurokommunismus?

