Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 3

Artikel: Astrologie und die Religion

Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

an, dass nicht alle Determinanten be-
kannt sind. Schon in der Naturwissen-
schaft ist also die Voraussage nicht
immer vollig mdglich. Dann ist die Be-
hauptung zweifelhaft, dass noch weni-
ger determinierte Vorgange vorausge-
sehen werden konnten. Denn es ist
nicht alles determiniert. Es gibt einen
eigenen freien Willen, Zufdlle und
Vorgéange, die nur nach Wahrschein-
lichkeiten vor sich gehen. Wo aber
diese Freiheit mitspielt, wo die Deter-
minanten unbestimmt sind oder gar
fehlen, ist die Zukunft unsicher und
nicht voraussagbar. Wenn trotzdem in
der Parapsychologie eine Vorhersage
fir moglich gehalten wird, so ginge
dies nur bei volliger Determiniertheit
des Geschehens ohne Freiheit. Das
kéonnte der Naturwissenschaftler auch
ohne Parapsychologie. Abgesehen
von Zuféllen ist eine Vorhersage kiinf-
tiger Ereignisse bei fehlender Deter-
miniertheit nicht widerspruchsfrei
moglich. Wo es Unvorhersehbares
gibt, kann nicht vorhergesehen wer-
den. Es ist auch merkwiirdig, dass so-
genannte Vorhersagen meist erst
dann bekannt werden, wenn die Ge-
schehnisse eingetreten sind. Vorher
hért man selten etwas davon. Vorher
bekannt gewordene «Voraussagen»
stimmen sehr oft nicht, wie ich fest-
stellen konnte. Nattirlich kénnen Vor-
aussagen auch zufallig eintreffen; es
wéare ja nach den Wahrscheinlich-
keitsgesetzen ebenso merkwiirdig,
wenn sie nie eintreffen wirden. Wer
wenig lberlegt — und das ist leider
die Mehrzahl der Menschen — meint
dann, dass Prophetie mdglich sei, nur
weil sie einmal eingetroffen ist. Aber
auch bei nicht vollig determinierten
Vorgéangen sind in beschrankter Wei-
se allgemeingehaltene Voraussagen
mdglich, eben weil Determinanten nie
vollig fehlen. Man kann sich in die
Seele eines Menschen einfithlen und
sagen, dies oder das wiirde er in be-
stimmten Situationen tun. Man kann
Statistiken aufstellen, wonach gewisse
Voraussagen gemacht werden kon-
nen, weil bei Statistiken die Freihei-
ten unberiicksichtigt bleiben. Man be-
ricksichtigt diese nur dadurch, dass
man bei Statistiken Ausnahmen zu-
lasst. Beispielsweise ist statistisch
nachgewiesen, dass Rauchen krebs-
fordernd ist. Aber dies muss nicht
unbedingt, wenn auch sehr haufig,
eintreten. Wenn man einen Menschen
gut kennt, kann man seine Handlun-

gen wenigstens allgemein vorausse-
hen. Hier spricht Einflihlungsvermé-
gen mit. Gerade weil eine beschrank-
te Voraussage moglich ist und in der
Wissenschaft zur Futurologie gefiihrt
hat, meinen manche, -dass Prophetie
moglich sei. Dies geht nur bei volliger
Determination, die aber immer die
Frage stellt, wer eigentlich determi-
niert. Die Annahme volliger Determi-
nation und durchgehender Kausalitit
fihrt zwangslaufig zu einer Annahme
eines hoheren Wesens. Nur bei Aner-
kennung der Tatsache «Freiheit», die
sich in Zufall, Wahrscheinlichkeitsvor-
gangen und freiem Willen (Selbstbe-

stimmung) aussert, ist eine Weltan-
schauung ohne Annahme eines hdhe-
ren Wesens maoglich.

Man koénnte noch mehr tber die Para-
psychologie schreiben. Aber mir kam
es hier vor allem darauf an, das
Grundsatzliche zu sagen und dabei
dem Wunsche eines Lesers nachzu-
kommen, der der Redaktion den Ar-
tikel in der «Berner Zeitung» zuge-
sandt hat.

Das Grundsatzliche ist fur freie Den-
ker Anerkennung von Tatsachen mit
kritischem Ueberpriifen vor allem von
Widerspriichen ‘in sich und mit ande-
ren Tatsachen. H. Titze

Astrologie und Religion

Menschen ohne Kalender waren auf
den Sternenhimmel angewiesen, zur
Orientierung wie fiir die jahreszeitli-
che Vorbestimmung in Viehzucht und
Ackerbau. Bis zum Abschluss des Tal-
mud hatten die Juden noch keinen fe-
sten Kalender, deshalb musste eine
Priesterkommission nach dem Wie-
dererscheinen des neuen Mondes
Ausschau halten; dies wurde dann mit
dem Ruf «Hallelu-dJah» = der Mond-
gott scheint, begriisst und weiterge-
leitet. Im Talmud wird die Beobach-
tung der Gestirne jedem zur Pflicht
gemacht (Schabbath 75a/76a). In der
ersten Halfte des 3. Jahrhunderts wur-
de in den Talmudschulen von Nahar-
dea und Sura eine Astronomie gelehrt,

die kaum mehr als Astrologie war.

Das Zusammenfallen irdischer Vor-
génge (Wurf der Tiere, Regenzeit)
suggerierten das Zusammenfassen
und Benennen von 12 Sternbildgrup-

pen — die Mazzaloth; und gemass
Berachoth 32b hat Gott sie an die Ek-
liptik (raqui’a = Damm, namlich

zwischen den «Wassern» oben und
jenen unten) festgesetzt.!) Die Ein-
zahl «mazzal» (Schicksalsgestirn) hat
sich bei uns als «Massel» erhalten,
und «massel-tov» heisst: gute Konstel-
lation, wie es denn auch im Hebra-
ischen gesagt wird: «Ha-khol talui be-
mazzal — alles hangt vom Gestirn ab
(Moéd katan 28a). Die Sterne galten
als rollende Steine, Gilgal, aramaisch
Galilia, daraus Galilda, was sowohl
Gau, Kreis, aber auch das Drehen be-
deutet, und dort wandert der Sonnen-
gott Jesus. Stein war das erste Werk-
zeug, er wurde dann fiir astronomi-

sche Beobachtungen (Stonehenge,
Chizen ltza, Stufenpyramiden usw.)
verwendet, und Petrus, der Meister
der 12 Apostel, wird so umgenannt,
weil griechisch petros der Stein oder
Fels (der Kirche) ist.?)

Der Talmud enthélt verschiedene Hin-
weise (z.B. Jalkdth Rubeni 171 oder
im Midrasch Tanchuma B «wajhi» 16),
dass es 12 Stamme (mit ihren entspre-
chenden Symbolen) sein miissen, weil
es 12 Tierkreiszeichen gibt, und Pe-
sichtha rabbathi c. 20 sagt, Gott er-
klérte: «Nach Virgo werde ich schaf-
fen Libra (Waage, Zeichen der Tag-
und Nachtgleiche), denn der Men-
schen Taten sollen gerichtet werden,
und darnach Scorpio, weil der Siin-
der, wenn gewogen und zu leicht be-
funden, wird in die Scheol geworfen
werden.»

Die Waage, noch heute das Zeichen
der Gerechtigkeit, ist berall der Tag
der grossen Abrechnung, und das ji-
dische Neujahr im religiésen Kalender
beginnt damit; in der babylonischen
Gefangenschaft mussten sie aber
nach dem Friihlings-Aequinoktium im
Monat Nissan rechnen, und damit
blieb dann bei ihnen das birgerliche
Jahr im Lenz daneben. Der Sonnen-
gott Jesus wird in der Wintersonnen-
wende (Christkind) geboren und hat
seine Auferstehung in der Friihlings-
gleiche, und zwar an seinem Tag, dem
entsprechenden Sonntag. Die Winter-
sonnwende erfolgte im Zeichen Was-
sermann, gemeinhin als «Mann» be-
zeichnet, dem der &lteste Stammes-
h&uptling Ruben, entspricht; von den
4 Evangelien — es mussten vier ge-

19



méass den 4 Weltecken, bzw. Mond-
phasen sein — entspricht ihm Lukas
und Johannes der Taufer, dem sechs
Monate spater der «Menschensohn»
Jesus folgt, damit «die Schrift des
Himmels erfillt werde» (Matth. XXVI,
56). Geméass Roschaschana 16a gibt
es vier Gerichtstage: Passah lber die
Ernte, das Wochenfest (iber die Baum-
frichte, Jom Kippur (Waage) lber die
Menschen und das Laubhiittenfest
(Weinernte, die vom Regen abhéangig
war) Uber die Zuteilung von Regen.
Diesen agrarischen Festen wurden
spater in der Urbanisierung allerlei
legendare Motive — wie das des un-
geschichtlichen «Auszugs aus Aegyp-
ten» unterlegt, womit besonders Pas-
sah (Passach Ex. 12/13) verbunden
ist; es bedeutet das «Durchgehen»
entweder der winterlichen Wasserre-
gion des Sidhimmels 3) von einem
«Roten Meer» ist in der Bibel keine
Rede — oder — wie noch in der Fabel
von den agyptischen Plagen erhalten
— das Durchgehen des Saturngottes
Jahveh, der besanftigt werden musste
(bei den Assyrern: tapschuchtu, von
paschachu). Urspriinglich wurde das
Erstlingslamm geopfert, und mit sei-
nem Blut (vgl. Jesus, das «Lamm Got-
tes», das fiir uns sterben muss) wur-
de das Kreuzzeichen auf Tiren und
Pfosten gemacht. Die Abfassung des
Alten Testaments féllt aber bereits in
die Ackerbauzeit, also wurden nun
Gerstenbrotfladen (mazzéth) als Ern-
tedank geopfert, ungesduert wie alle
Mehlopfer (Lev. Il, 11); hernach gab
es noch ein Erntefest mit Weizengar-
ben (bikkarim).

Die Priester haben die Gestirnreihen-
folge in verschiedene Merklegenden
verarbeitet, die als Epen miindlich
tberliefert, bzw. in der Bibel gesam-
melt wurden. Clemens von Alexandria
(3. Jahrh.) behauptete dies bloss von
den «Theologen unter den Hellenen
und Barbaren», dass sie «das Wissen
der Dinge verborgen und die Wahr-
heit in Rétseln und Symbolen, in Al-
legorien und Metaphern (berliefert
hatten» (Stromanta, V, 4.21). Aller-
dings ist heute der damalige astrale
Zusammenhang durch die Pradzession
gestort, d.h. das Vorriicken der Tag-
und Nachtgleiche infolge der sich an-
dernden Achsenrichtung der Erde; die
Erde verhélt sich wie ein freilaufender
Kreisel, dessen Achse selbst eine
kleine Kreisbahn beschreibt und in
26 000 Jahren sich vollig umgedreht

20

haben wird. Das bedeutet, dass in
rund 2170 Jahren der Frihlingspunkt
vom Zeichen Stier in das des Widders
(hebr. tolléh = Lamm) riickte und seit-
her zuriick in die Fische, die schon
bei Jesus mitsamt den Fischern eine
Rolle spielen.

Das Gesetz der Entsprechung

Die Turkvolker sagen: «Der Hahn
krédht, wenn ein anderer im Himmel
kréht; er halt den Kopf schief um nach
oben zu horchen.» Sanhedrin 94a (Me-
gillah 3a) hat ein anderes Beispiel:
«Rabinah sagte: ...wenn sich der
Mensch (ohne scheinbaren Grund)
furchtet, schaut sein Sternbild etwas
(boses), was er selbst nicht sehen
kann», denn nach dem Traktat Chul-
lin 91b muss unten alles so sein wie
«oben»; Gott warf einen Plan hinab,
damit im Tempel alles nach seinem
Vorbild «oben» gemacht werde, und
Nehemja baut Jersualem ebenso, so
dass man z. B. vom Fischtor zum
Schaftor kam usw. Rabbi Ullah aus
Babylon schilderte noch die Weltstadt
Rom mit 365 Marktplatzen usw. (Me-
gillah 6b). Ebenso astral-bestimmt
sind die Schilderungen von Oertlich-
keiten und Menschen; die Tatsache,
dass Jesu Leben in dieser Form lber-
liefert wurde, ware allein noch kein
Beweis gegen seine geschichtliche
Existenz, dazu kommen noch andere
Hinweise wie Plagiarismus seiner
Ausspriiche, Unsinnigkeiten wie das
Bestehen einer Schweineherde in Pa-
lastina, in die bdse Geister gebannt
werden koénnen oder dass es kein fe-

'stes Datum fiir die Auferstehung gibt.

Der gottliche Funke (z.B. fiir den indi-
schen Feuergott Agni) wurde aus
Flinstein gehauen, und beim Anziinden
der Osterkerzen ruft man «Lumen
Christi», denn er selbst sagt: «Ich bin
das Licht der Welt, wer mir nachfolgt,
wandelt nicht in Finsternis.» Im Gra-
duale zu Maria Geburt heisst es im
Allelujavers: «Aus dir ging strahlend
hervor die Sonne, unser Gott.» «Denn
ich habe dich gezeugt aus meinem
Schoss vor dem Morgenstern.»

Dass Gott das Licht ist, bezeugt I.
Epistel Joh. 1/5, und beim Fest der
Verklarung Christi (6. August) heisst
es im Vesperhymnus: «lhr alle, die ihr
Christum suchet, hebet eure Augen in
die Hohe, dort werdet ihr ihn erblicken
im Zeichen der Glorie». «Noch eine
kleine Weile, und ihr werdet mich
nicht sehen, Alleluja; und wieder eine
kleine Weile, und ihr werdet mich wie-

dersehen». (John. XiV, 19) So liessen
sich die Beispiele vervielfachen.
Im 4. Jahrhundert wurde Neophyten
vom HIl. Zeno das Horoskop gestellt,
denn Taufe galt als eine neue Geburt.
Die Neuplatoniker — und mit ihnen
Agrippa von Nettesheim — lehrten,
dass nach dem Gesetz der «kosmi-
schen Sympathie» jedes irdische Ding
und Wesen seinen Charakter gepragt
erhalt durch denjenigen Stern, der da-
mit innerlich verbunden ist.
Reinen Monotheismus hat es nie ge-
geben (er ware viel zu farblos gewe-
sen, und eine Religion ohne Erzengel,
Heilige, Huris, Marienkult usw. hétte
sich nicht erhalten kénnen); die bibli-
sche Behauptung ist ohne Realitat;
die Juden opferten anfangs Rosse und
Kinder im Tal Tophet, hatten Orakel
(2. Kénige 23, 5), warfen Lose und die
«Eherne Schlange» und das «Golde-
ne Kalb» gehdrten zu den Gestirn-
gottheiten (massal), die als Gliicks-
und Schicksalsgottheiten geméss Jes.
47/13 und 65/11 verehrt wurden. Jedes
Volk hat seinen Reprasentanten unter
den Engeln, und das «Heer des Him-
mels» nimmt gelegentlich an Schlach-
ten teil. Es besteht mithin eine unlos-
bare Verbindung zwischen Religion
und Astrologie, die so sehr in den
Hintergrund gedrangt wurde, dass
heute, da die Religion hindammert,
man sich um so mehr an Astrologie
«schadlos» halten mochte.

Otto Wolfgang

) Keilschrift mazzaltu = Standorte (der
Sterne am Himmel). Der Mond hat in sei-
nen 4 Phasen 28 «H&user», arabisch ma-
nazil al-qamar, die Einzahl manzil be-
deutet eine Herberge.

2) In Genesis 49/24 heisst Gott eben Jis-
réd’el = der Stein Israels.

3) Im Winter kulminiert er iiber dem Fest-
land der Raqui’a, daher gab es eine «Sint-
flut»; Gott setzt sich Gen. IX, 13 ein Erin-
nerungszeichen, es nicht mehr so arg zu
treiben, aber es ist unsinnig «géschéth»
im Text als Regenbogen zu iibersetzen,
der erst nach dem Regen erscheint. Viel-
mehr ist dies der Name des «Schiitzen»,
mit dem die Regenzeit begann.

Ich meine, der liebe Gott ist doch wirk-
lich eine Ausrede der gesamten Geschich-
te dafiir, dass man keine anstidndige
menschliche Gemeinschaft zusammenge-
bracht hat.
Alexander Mitscherlich im
«Spiegelgesprach» Nr.31/76, S.44



	Astrologie und die Religion

