
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 3

Artikel: Astrologie und die Religion

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


an, dass nicht alle Determinanten
bekannt sind. Schon in der Naturwissenschaft

ist also die Voraussage nicht
immer völlig möglich. Dann ist die
Behauptung zweifelhaft, dass noch weniger

determinierte Vorgänge vorausgesehen

werden könnten. Denn es ist
nicht alles determiniert. Es gibt einen
eigenen freien Willen, Zufälle und

Vorgänge, die nur nach Wahrscheinlichkeiten

vor sich gehen. Wo aber
diese Freiheit mitspielt, wo die
Determinanten unbestimmt sind oder gar
fehlen, ist die Zukunft unsicher und
nicht voraussagbar. Wenn trotzdem in

der Parapsychologie eine Vorhersage
für möglich gehalten wird, so ginge
dies nur bei völliger Determiniertheit
des Geschehens ohne Freiheit. Das
könnte der Naturwissenschaftler auch
ohne Parapsychologie. Abgesehen
von Zufällen ist eine Vorhersage künftiger

Ereignisse bei fehlender
Determiniertheit nicht widerspruchsfrei
möglich. Wo es Unvorhersehbares
gibt, kann nicht vorhergesehen werden.

Es ist auch merkwürdig, dass
sogenannte Vorhersagen meist erst
dann bekannt werden, wenn die
Geschehnisse eingetreten sind. Vorher
hört man selten etwas davon. Vorher
bekannt gewordene «Voraussagen»
stimmen sehr oft nicht, wie ich
feststellen konnte. Natürlich können
Voraussagen auch zufällig eintreffen; es
wäre ja nach den Wahrscheinlichkeitsgesetzen

ebenso merkwürdig,
wenn sie nie eintreffen würden. Wer
wenig überlegt — und das ist leider
die Mehrzahl der Menschen — meint
dann, dass Prophetie möglich sei, nur
weil sie einmal eingetroffen ist. Aber
auch bei nicht völlig determinierten
Vorgängen sind in beschränkter Weise

allgemeingehaltene Voraussagen
möglich, eben weil Determinanten nie
völlig fehlen. Man kann sich in die
Seele eines Menschen einfühlen und

sagen, dies oder das würde er in
bestimmten Situationen tun. Man kann
Statistiken aufstellen, wonach gewisse
Voraussagen gemacht werden können,

weil bei Statistiken die Freiheiten

unberücksichtigt bleiben. Man
berücksichtigt diese nur dadurch, dass
man bei Statistiken Ausnahmen zu-
lässt. Beispielsweise ist statistisch
nachgewiesen, dass Rauchen
krebsfördernd ist. Aber dies muss nicht
unbedingt, wenn auch sehr häufig,
eintreten. Wenn man einen Menschen
gut kennt, kann man seine Handlun¬

gen wenigstens allgemein voraussehen.

Hier spricht Einfühlungsvermögen
mit. Gerade weil eine beschränkte

Voraussage möglich ist und in der
Wissenschaft zur Futurologie geführt
hat, meinen manche, dass Prophetie
möglich sei. Dies geht nur bei völliger
Determination, die aber immer die
Frage stellt, wer eigentlich determiniert.

Die Annahme völliger Determination

und durchgehender Kausalität
führt zwangsläufig zu einer Annahme
eines höheren Wesens. Nur bei
Anerkennung der Tatsache «Freiheit», die
sich in Zufall, Wahrscheinlichkeitsvorgängen

und freiem Willen (Selbstbe-

Menschen ohne Kalender waren auf
den Sternenhimmel angewiesen, zur
Orientierung wie für die jahreszeitliche

Vorbestimmung in Viehzucht und
Ackerbau. Bis zum Abschluss des
Talmud hatten die Juden noch keinen
festen Kalender, deshalb musste eine
Priesterkommission nach dem
Wiedererscheinen des neuen Mondes
Ausschau halten; dies wurde dann mit
dem Ruf «Hallelu-Jah» der Mondgott

scheint, begrüsst und weitergeleitet.

Im Talmud wird die Beobachtung

der Gestirne jedem zur Pflicht
gemacht (Schabbath 75a/76a). In der
ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts wurde

in den Talmudschulen von Nahar-
dea und Sura eine Astronomie gelehrt,
die kaum mehr als Astrologie war.
Das Zusammenfallen irdischer
Vorgänge (Wurf der Tiere, Regenzeit)
suggerierten das Zusammenfassen
und Benennen von 12 Sternbildgruppen

— die Mazzälöth; und gemäss
Berachoth 32b hat Gott sie an die
Ekliptik (raquT'a Damm, nämlich
zwischen den «Wassern» oben und
jenen unten) festgesetzt.1) Die
Einzahl «mazzäl» (Schicksalsgestirn) hat
sich bei uns als «Massel» erhalten,
und «massel-tov» heisst: gute Konstellation,

wie es denn auch im Hebräischen

gesagt wird: «Ha-khol talui be-
mazzäl — alles hängt vom Gestirn ab

(Moed katan 28a). Die Sterne galten
als rollende Steine, Gilgal, aramäisch
GälTliä, daraus Galiläa, was sowohl
Gau, Kreis, aber auch das Drehen
bedeutet, und dort wandert der Sonnengott

Jesus. Stein war das erste Werkzeug,

er wurde dann für astronomi-

stimmung) äussert, ist eine
Weltanschauung ohne Annahme eines höheren

Wesens möglich.
Man könnte noch mehr über die
Parapsychologie schreiben. Aber mir kam

es hier vor allem darauf an, das
Grundsätzliche zu sagen und dabei
dem Wunsche eines Lesers
nachzukommen, der der Redaktion den
Artikel in der «Berner Zeitung» zugesandt

hat.
Das Grundsätzliche ist für freie Denker

Anerkennung von Tatsachen mit
kritischem Ueberprüfen vor allem von
Widersprüchen in sich und mit anderen

Tatsachen. H. Titze

sehe Beobachtungen (Stonehenge,
Chizen Itza, Stufenpyramiden usw.)
verwendet, und Petrus, der Meister
der 12 Apostel, wird so umgenannt,
weil griechisch petros der Stein oder
Fels (der Kirche) ist.2)

Der Talmud enthält verschiedene
Hinweise (z. B. Jalküth Rubeni 171 oder
im Midrasch Tanchuma B «wajhi» 16),
dass es 12 Stämme (mit ihren
entsprechenden Symbolen) sein müssen, weil
es 12 Tierkreiszeichen gibt, und Pe-
sichtha rabbathi c. 20 sagt, Gott
erklärte: «Nach Virgo werde ich schaffen

Libra (Waage, Zeichen der Tag-
und Nachtgleiche), denn der
Menschen Taten sollen gerichtet werden,
und darnach Scorpio, weil der Sünder,

wenn gewogen und zu leicht
befunden, wird in die Scheol geworfen
werden.»
Die Waage, noch heute das Zeichen
der Gerechtigkeit, ist überall der Tag
der grossen Abrechnung, und das
jüdische Neujahr im religiösen Kalender
beginnt damit; in der babylonischen
Gefangenschaft mussten sie aber
nach dem Frühlings-Aequinoktium im
Monat Nissan rechnen, und damit
blieb dann bei ihnen das bürgerliche
Jahr im Lenz daneben. Der Sonnengott

Jesus wird in der Wintersonnenwende

(Christkind) geboren und hat
seine Auferstehung in der Frühlingsgleiche,

und zwar an seinem Tag, dem
entsprechenden Sonntag. Die
Wintersonnwende erfolgte im Zeichen
Wassermann, gemeinhin als «Mann»
bezeichnet, dem der älteste Stammeshäuptling

Rüben, entspricht; von den
4 Evangelien — es mussten vier ge-

Astrologie und Religion

19



mäss den 4 Weltecken, bzw.
Mondphasen sein — entspricht ihm Lukas
und Johannes der Täufer, dem sechs
Monate später der «Menschensohn»
Jesus folgt, damit «die Schrift des
Himmels erfüllt werde» (Matth. XXVI,
56). Gemäss Roschaschana 16a gibt
es vier Gerichtstage: Passah über die
Ernte, das Wochenfest über die
Baumfrüchte, Jörn Kippur (Waage) über die
Menschen und das Laubhüttenfest
(Weinernte, die vom Regen abhängig
war) über die Zuteilung von Regen.
Diesen agrarischen Festen wurden
später in der Urbanisierung allerlei
legendäre Motive — wie das des
ungeschichtlichen «Auszugs aus Aegypten»

unterlegt, womit besonders Passah

(Pässach Ex. 12/13) verbunden
ist; es bedeutet das «Durchgehen»
entweder der winterlichen Wasserregion

des Südhimmels 3) von einem
«Roten Meer» ist in der Bibel keine
Rede — oder — wie noch in der Fabel
von den ägyptischen Plagen erhalten
— das Durchgehen des Saturngottes
Jahveh, der besänftigt werden musste
(bei den Assyrern: tapschuchtu, von
paschachu). Ursprünglich wurde das
Erstlingslamm geopfert, und mit
seinem Blut (vgl. Jesus, das «Lamm
Gottes», das für uns sterben muss) wurde

das Kreuzzeichen auf Türen und
Pfosten gemacht. Die Abfassung des
Alten Testaments fällt aber bereits in

die Ackerbauzeit, also wurden nun
Gerstenbrotfladen (mazzöth) als
Erntedank geopfert, ungesäuert wie alle
Mehlopfer (Lev. II, 11); hernach gab
es noch ein Erntefest mit Weizengarben

(bikkünm).
Die Priester haben die Gestirnreihenfolge

in verschiedene Merklegenden
verarbeitet, die als Epen mündlich
überliefert, bzw. in der Bibel gesammelt

wurden. Clemens von Alexandria
(3. Jahrh.) behauptete dies bloss von
den «Theologen unter den Hellenen
und Barbaren», dass sie «das Wissen
der Dinge verborgen und die Wahrheit

in Rätseln und Symbolen, in

Allegorien und Metaphern überliefert
hätten» (Stromanta, V, 4.21).
Allerdings ist heute der damalige astrale
Zusammenhang durch die Präzession
gestört, d.h. das Vorrücken der Tag-
und Nachtgleiche infolge der sich
ändernden Achsenrichtung der Erde; die
Erde verhält sich wie ein freilaufender
Kreisel, dessen Achse selbst eine
kleine Kreisbahn beschreibt und in
26 000 Jahren sich völlig umgedreht

haben wird. Das bedeutet, dass in
rund 2170 Jahren der Frühlingspunkt
vom Zeichen Stier in das des Widders
(hebr. tolleh Lamm) rückte und seither

zurück in die Fische, die schon
bei Jesus mitsamt den Fischern eine
Rolle spielen.
Das Gesetz der Entsprechung
Die Turkvölker sagen: «Der Hahn
kräht, wenn ein anderer im Himmel
kräht; er hält den Kopf schief um nach
oben zu horchen.» Sanhedrin 94a (Me-
gillah 3a) hat ein anderes Beispiel:
«Rabinah sagte: wenn sich der
Mensch (ohne scheinbaren Grund)
fürchtet, schaut sein Sternbild etwas
(böses), was er selbst nicht sehen
kann», denn nach dem Traktat Chul-
lin 91b muss unten alles so sein wie
«oben»; Gott warf einen Plan hinab,
damit im Tempel alles nach seinem
Vorbild «oben» gemacht werde, und

Nehemja baut Jersualem ebenso, so
dass man z. B. vom Fischtor zum
Schaftor kam usw. Rabbi Ullah aus
Babylon schilderte noch die Weltstadt
Rom mit 365 Marktplätzen usw. (Me-
gillah 6b). Ebenso astral-bestimmt
sind die Schilderungen von Oertlich-
keiten und Menschen; die Tatsache,
dass Jesu Leben in dieser Form
überliefert wurde, wäre allein noch kein
Beweis gegen seine geschichtliche
Existenz, dazu kommen noch andere
Hinweise wie Plagiarismus seiner
Aussprüche, Unsinnigkeiten wie das
Bestehen einer Schweineherde in
Palästina, in die böse Geister gebannt
werden können oder dass es kein
festes Datum für die Auferstehung gibt.
Der göttliche Funke (z.B. für den
indischen Feuergott Agni) wurde aus
Flinstein gehauen, und beim Anzünden
der Osterkerzen ruft man «Lumen
Christi», denn er selbst sagt: «Ich bin
das Licht der Welt, wer mir nachfolgt,
wandelt nicht in Finsternis.» Im Gra-
duale zu Mariä Geburt heisst es im

Allelujavers: «Aus dir ging strahlend
hervor die Sonne, unser Gott.» «Denn
ich habe dich gezeugt aus meinem
Schoss vor dem Morgenstern.»
Dass Gott das Licht ist, bezeugt I.

Epistel Joh. I/5, und beim Fest der
Verklärung Christi (6. August) heisst
es im Vesperhymnus: «Ihr alle, die ihr
Christum suchet, hebet eure Augen in

die Höhe, dort werdet ihr ihn erblicken
im Zeichen der Glorie». «Noch eine
kleine Weile, und ihr werdet mich
nicht sehen, Alleluja; und wieder eine
kleine Weile, und ihr werdet mich wie¬

dersehen». (John. XIV, 19) So Messen
sich die Beispiele vervielfachen.
Im 4. Jahrhundert wurde Neophyten
vom Hl. Zeno das Horoskop gestellt,
denn Taufe galt als eine neue Geburt.
Die Neuplatoniker — und mit ihnen
Agrippa von Nettesheim — lehrten,
dass nach dem Gesetz der «kosmischen

Sympathie» jedes irdische Ding
und Wesen seinen Charakter geprägt
erhält durch denjenigen Stern, der damit

innerlich verbunden ist.
Reinen Monotheismus hat es nie
gegeben (er wäre viel zu farblos gewesen,

und eine Religion ohne Erzengel,
Heilige, Huris, Marienkult usw. hätte
sich nicht erhalten können); die biblische

Behauptung ist ohne Realität;
die Juden opferten anfangs Rosse und
Kinder im Tal Tophet, hatten Orakel
(2. Könige 23, 5), warfen Lose und die
«Eherne Schlange» und das «Goldene

Kalb» gehörten zu den
Gestirngottheiten (mässal), die als Glücksund

Schicksalsgöttheiten gemäss Jes.
47/13 und 65/11 verehrt wurden. Jedes
Volk hat seinen Repräsentanten unter
den Engeln, und das «Heer des
Himmels» nimmt gelegentlich an Schlachten

teil. Es besteht mithin eine unlösbare

Verbindung zwischen Religion
und Astrologie, die so sehr in den
Hintergrund gedrängt wurde, dass
heute, da die Religion hindämmert,
man sich um so mehr an Astrologie
«schadlos» halten möchte.

Otto Wolfgang

]) Keilschrift mazzaltu Standorte (der
Sterne am Himmel). Der Mond hat in seinen

4 Phasen 28 «Häuser», arabisch ma-
näzil al-qamar, die Einzahl manzil
bedeutet eine Herberge.

2) In Genesis 49/24 heisst Gott eben Jis-
rä'el der Stein Israels.

3) Im Winter kulminiert er über dem Festland

der Raqui'a, daher gab es eine «Sintflut»;

Gott setzt sich Gen. IX, 13 ein
Erinnerungszeichen, es nicht mehr so arg zu
treiben, aber es ist unsinnig «qescheth»
im Text als Regenbogen zu übersetzen,
der erst nach dem Regen erscheint.
Vielmehr ist dies der Name des «Schützen»,
mit dem die Regenzeit begann.

Ich meine, der Hebe Gott ist doch wirklich

eine Ausrede der gesamten Geschichte
dafür, dass man keine anständige

menschliche Gemeinschaft zusammengebracht

hat.
Alexander Mitscherlich im
«Spiegelgespräch» Nr. 31/76, S. 44

20


	Astrologie und die Religion

