
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 12

Artikel: Paulus - der Stifter des Christentum : Schluss

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Normandie, die Witwe König Ethelreds
und Edbald, Herrscher von Kent,
heiratete nach dem Tod seines Vaters

sogar seine Stiefmutter.
Die durch die Frau hervorgerufene
neusteinzeitliche Revolution führte zu

einer gewissen Bindung an die Scholle

— also Sesshaftigkeit, Verfall der
Totemvorstellung und Ersetzung durch
Stammesgötter mit einer Muttergöttin
an der Spitze. Solange noch kollektiv
gewirtschaftet wird, wird auch kollektiv

verzehrt mit gemeinsamem Einbringen

und Speichern der Ernte. Auch
nachdem die Behausungen (zuerst
war das Langhaus für alle) schon
gesondert waren, erhielt sich eine Zeitlang

noch der Brauch, dass jeder, der
Hunger hatte, ins erstbeste Haus
gehen konnte um sich zu sättigen, ohne
dass es als Diebstahl betrachtet wurde.

Man nahm auch auf Reisen keine
Nahrung mit und das Gastrecht —
dessen Gegenseitigkeit Reisen erst
ermöglichte — war naturgemäss
sakrosankt.

Das gemeinsame Essen hat sich bis
heute in festlichen Gemeinschaftsmahlen

erhalten. Beim kriegerischsten
Stamm der Hellenen, den Spartanern,
erhielt sich das «Mutterrecht» bis in

eine Zeit, da im übrigen Griechenland
bereits «Vaterrecht» bestand und die
Stellung der Frau schon sehr gesunken

war. Die Spartaner kämpften in

Messformationen (Sissitia), die in

Kreta «Hetairiai» Freundeskreis
hiessen.*)
In Sparta gingen die Mädchen ebenso
wie die Jünglinge in Prozessionen
nackt; Junggesellen waren verpönt
und wenn eine Ehe kinderlos blieb,
konnte sich der Gatte durch einen
Freund vertreten lassen, weil Kinder
noch den wesentlichen Reichtum der
Gemeinschaft bedeuteten.
Das änderte sich, als der Mann durch
Züchtung von Haustieren wieder im

Nahrungserwerb die Oberhand erhielt.
Erst als es möglich wurde, mit
Metallwerkzeugen und mit Zugtieren den
Boden zu pflügen und Neuland zu
roden, konnte Surplusnahrung erzeugt
werden. Die Männer erlangten nun
das gesellschaftliche Vorrecht und
Sklaven konnten am Leben bleiben.
Unter der Peitsche des Sklavenhalters
entstand die Zivilisation mit ihrem
Vaterrecht. Der Besitz einer Frau bedeutete

nur mehr zusätzliche Arbeit und
wo man keine Sklavenarbeit hat, muss
der Mann dem Brautvater die Toch¬

ter abkaufen; wo sie aber mehr eine
Bürde in finanzieller Hinsicht ist, muss
sie eine Mitgift mitbringen.
«Die Missionare kämpfen mit allen
Mitteln gegen die Polygamie», schreibt
Albert Schweitzer in «Zwischen Wasser

und Urwald». Aber «wo die
Menschen in Bambushütten hausen und
die Gesellschaft noch nicht so
organisiert ist, dass eine Frau ihr Leben
durch selbständige Arbeit verdienen
kann, ist für die unverheiratete Frau
kein Platz.» Will man nicht, dass Mädchen

ausgesetzt werden, muss es
Eheversorgung für mehrere Frauen
geben. Auch gibt es im Urwald keine
Milchkühe oder -ziegen, Kinder müssen

also länger gesäugt werden;
unterdessen hat der Mann andere Frauen,

denn die Mutter muss drei Jahre
lang nur für das Kind leben. Und
«noch eins: es gibt bei den Naturvölkern

keine unversorgten Witwen und
keine verlassenen Waisen», der nächste

Verwandte muss also Frau und
Kinder übernehmen.**
In der naturwüchsigen Gesellschaft
bedeuteten Kinder zusätzliche Arbeits-

Schluss

Der grundsätzliche Widerspruch

Der Freidenker ist frei von Vorurteilen

und frei für wesentliche Werte.
Die Religion ist ein wesentlicher Wert,
vermengt mit Vorurteilen
Aberglauben. Wir müssen also unterscheiden.

•

In ihren Religionen bezieht sich die
Menschheit zurück (re-ligio Rück-
beziehung) auf das ewige, allumfassende

Sein, das der Vielfalt seiner
Erscheinungsweisen zugrunde liegt
(Seinsgrund). Das absolute Sein in all
seinen Erscheinungsweisen wird
unbedingt bejaht. Es heisst «göttlich»
oder «heilig», weil es nicht anders als

gut sein kann. So formuliert Marc
Aurel: «Aus dir ist alles, auf dich zu
ist alles.» Das angeredete «Du» darf
nicht mit einem ausserweltlichen
Mann-Gott verwechselt werden.
Das religiöse Ja-Sagen zum Leben —
Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor dem

Leben» — ist «paradox» (Kierkegaard),
weil es gegen die missliche Erfahrung
des moralischen Uebels und des
Bösen anstösst. Piaton hat die dialek-

kraft, daher dekretierten alle Religionen,

dass kein Fötus verlorenginge.
Die «Heiden» erblickten im Sinnesrausch

den Gottbeweis (Enthusiasmus
ist wörtlich, den «Gott-in-sich» haben);
der Monotheismus heiligt die Sexualnot

und verdammt die Geschlechtsbetätigung,

aber fordert das Indiewelt-
setzen von unerwünschten Kindern,
für die in der Welt kein Tisch gedeckt
ist. Otto Wolfgang

*) Hetaere wurde im übrigen Hellas mit Dirne

(porne) gleichgesetzt; ebenso wurde
Parasit ein Peiorativ, denn es kommt von
«parasites» Tischgemeinschaft, d. h.

einer, der mit andern isst, galt jetzt als einer,
der von anderen isst. Der Kamerad ist
jemand, mit dem man die Kammer, das
Schlafgemach (It. camara) teilt, der Kumpan,

Kumpel der Brotgenosse, (It. cum-
panis), ihre Gemeinschaft heisst noch die
«Kompanie». Matrose ist verballhornt aus
Althochdeutsch mazgenöz Mess-genos-
se.

**) «Eine Negerin ist nicht gern die einzige
Gattin, weil ihr dann die Unterhaltung der
Pflanzung, die Sache der Frau ist, allein
zufällt (dies) ist sehr mühevoll, weil sie
gewöhnlich weit vom Dorfe an irgendeiner
versteckten Stelle angelegt (wird)».

tisch-logische Grundlage für dieses
«paradox» bewiesen: Das Nichtseien-
de (zum Beispiel die Lüge) ist nicht
weniger seiend als das Sein. Auch die
Negationen des Seins sind. Bei Buddha

wird an der Erfahrung des Nichtseins

in Uebel, Krankheit und Tod
das Absolute transparent
Das «Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit

vom Ganzen» (Schleiermacher)

ist zugleich der schlechthinniger
Freiheit von der Abhängigkeit an das
Einzelne, das unsern triebhaften oder
moralischen Wünschen zuwider läuft
(Vgl. Luthers «Freiheit eines
Christenmenschen»).

Das Absolute kann an irgend einem
relativen Anlass offenbar (evident)
werden. Wird nun irgend ein solcher

Anlass der religiösen Einsicht verabsolutiert,

als ob nur dank ihm der
Mensch religiös gläubig werden könnte,

dann ist das Vorurteil, der
Aberglauben geschaffen. Statt der Religion
entstehen geschichtlich überlieferte
Kirchen.
Paulus ist ein Musterbeispiel dieses
grundsätzlichen Widerspruchs. Indem
er die christliche Kirche gründet,

Paulus -der Stifter des Christentums

95



politisiert er die Religion. Die Kirche
ist, wie jedes politische Gebilde auf
ihre Macht bedacht. Sie schliesst alle
andern religiösen Gemeinschaften von
sich aus. In den Kirchenstaaten und
Staatskirchen wird dieser Fehler
verdoppelt und verdreifacht.
Dieser Widerspruch ist grundsätzlich
und unvermeidlich. Wir können ihn

philosophisch begreifen und
durchschauen, deshalb bleibt er praktischpolitisch

trotzdem bestehn.
Die verpolitisierte Religion entartet zu
einer alleinseligmachenden Heilslehre,

die man auswendig lernen kann
(«Katechismus»): zu einer geschichtlichen

Tradition, die künstliche theologische

Treibhäuser braucht, um
fortgepflanzt zu werden; «heilige» Schriften,

Orte und kultische Gebräuche
werden «sanktioniert».
Die praktisch-politische Absonderung
steht in grundsätzlichem Widerspruch
zum universalen Sinn der Religion.

Der subjektive Widerspruch
Darunter verstehe ich die falsche,
nicht nachvollziehbare
Vergegenständlichung eines rein privat-subjektiven

Erlebnisses. Es wird bei Paulus
zu einem intellektualistischen Dogma
von einem lehr- und lernbaren Christus.

Diese intellektuelle Objektivierung

führt zum Fanatismus. Paulus
überschreit die Schwäche seines
Ausgangspunktes durch immer wiederholte

Drohungen. Die Vergegenständli-

ÄRGER
DES MONATS

Eine Zeitungsmeldung:

Thurgauer Schule bleibt «christlich»

Der Grosse Rat des Kantons Thurgau
nahm die zweite Lesung des neuen
Unterrichtsgesetzes in Angriff und be-
schloss dabei, im Zweckartikel
ausdrücklich an der Formulierung festzuhalten,

die Schulbildung müsse auch
zu christlichem Verantwortungsbe-
wusstsein gegenüber den Mitmenschen

erziehen; ein Antrag das Wort
«christlich» zu streichen, unterlag
knapp.
Wieder einmal hat christlicher
Absolutismus und christliche Intoleranz
über Einsicht und wahre Menschlichkeit

gesiegt. Ferdinand Richtscheit

chung der Religion reiht sich an ihre
Politisierung; beide verstärken sich
wechselseitig. Er «rühmt sich seiner
Schwäche»: Sein Christentum wird
zur Rechtfertigung der
Schlechtweggekommenen, aus dass zunichte werde,

was in der Welt als gross gilt.
Einige Belege: «Ich habe euch gezeugt
in Christus darum ermahne ich
euch: Seid meine Nachfolger.» (Rom.
XIII, 13)

«Aber wenn auch ein Engel vom Himmel

euch würde das Evangelium
predigen, anders als wir euch gepredigt
haben, der sei verflucht.» (Gal. I 8)

«Es ist des Herrn Gebot, was ich euch
schreibe; wer aber das nicht
anerkennt, der wird auch nicht anerkannt.»
(I. Kor. 14)
«Die Heiligen werden die Welt
richten.» (I. Kor. 6, 2)

Aber am schlimmsten ist die moralische

Folgerung aus diesem
Widerspruch. Sein Christus tritt an die
Stelle des altjüdischen «Sündenbocks».

Ein Bock, vom Priester
offiziell mit den Sünden Israels beladen
wird geschlachtet, und mit seinem
Blut sind mithin die Sünden rein
gewaschen.

Aus der griechischen Philosophie
kennt Paulus den Wertbegriff des
Gewissens (syneidesis), die geistige
Fähigkeit der Menschen, sich selbst zu
verurteilen. Das moralische Urteil ist
den Griechen ins Herz geschrieben,
wie es den Juden als Gesetz von aussen

gegeben worden ist.
Und nun soll plötzlich die Gewissensschuld

durch das blutige und freiwillige

«Sühnopfer» des Christus von uns
abgenommen sein.
Eine Gewissensschuld lässt sich
bereuen, aber kein anderer kann sie mir
abnehmen. Dieser billige Ausweg der
Gewissensentlastung hat das
Christentum populär gemacht und zu seiner

raschen Verbreitung beigetragen.
Der moralistische Widerspruch
Das Damaskuserlebnis bedeutet für
Paulus den radikalen Bruch mit
seinem vorherigen orthodoxen Judentum.

In Gal. 1, 11 —17 wird er
ausführlich beschrieben.
Für den Mosaismus ist «Gott» der
moralische Gesetzgeber: Du sollst —
du sollst nicht.
Weil nun Jesus im Namen des Gesetzes

hingerichtet worden ist, verwirft
der auferstandene Gott Christus das
Gesetz. Der Kreuzestod des
Auferstandenen schlägt um in die Verwer¬

fung des Gesetzes. Das auserwählte
Volk des Gesetzes wird nun deshalb
verflucht und das Auserwähltsein wird
auf die christliche Kirche übertragen:
«Die Juden haben den Herrn getötet
und sind aller Menschen Feind.»
(Thess. II. 14—15)
«Das Gesetz ist nicht von Gott.»
(Gal. I, 19)
Christus wird zum Gegengott, der das
Gesetz aufhebt: «In Christus ist alles
geschaffen, was im Himmel und auf
Erden ist er ist vor allem und alles
besteht in ihm.» (Phil. 16—17)
Die jüdische Bibel wird den Juden
entrissen und in ein «Altes Testament»

umgefälscht: «Aber ihre (der
Juden) Sinne wurden verstockt. Denn
bis auf diesen heutigen Tag bleibt
diese Decke» (des Moses) «unaufge-
deckt über dem alten Testament
weil sie nur in Christus abgetan wird.»
(II. Kor. 14)
Aber Paulus kann nicht aus seiner
Haut fahren. Sein Pharisäismus bleibt
in seinem Christentum erhalten. Es ist
auf die Wurzel Israel aufgepfropft
(Rom. 2, 17). Der befohlene Glaube an
seinen Christus wird wiederum zum
Gesetz; zum neuen tötenden
«Buchstaben». Das jüdische Passalamm
wird auf Christus übertragen.
Auch der Moralismus bleibt erhalten.
Während die religiöse Liebe alle
Menschen umfasst, wird bei Paulus die
Moral trotzdem verabsolutiert. Nur ein
Beispiel: In seiner korinthischen
Kirche hat einer Unzucht getrieben: «Mit
dem sollt ihr auch nicht essen; wir
wollen diesen Menschen übergeben
dem Satan zum Verderben des
Leibes, auf dass er gerettet werde am
Tage des Herrn.» (I. Kor. 5)

Das Ketzergericht ist schriftgemäss!

Theologische Widersprüche

Das Christentum des Paulus fängt mit
einem Widerspruch gegen das, was
im vorpaulinischen Markus «Evangelium»

dem historischen Jesus als ganz
zentral zugeschrieben wird: Es handelt

sich um das «zweite Kommen»,
in der theologischen Fachsprache
«Parousie» genannt. Aus diesem
Widerspruch stammt der bitterböse
Streit des Paulus mit den Jesuanern
in Jerusalem. (Judenchristen gab es
vor Paulus nicht.) Der Jesus des Markus

verbietet den Jüngern, sein
himmlisches Messiasgeheimnis zu verraten,
«bis des Menschen Sohn auferstünde
von den Toten.» (Mark 9, 9) Und zwar

96



aus purer Bosheit: «Euch ist's gegeben

das Geheimnis des Reiches Gottes

zu wissen; denen aber draussen
widerfährt alles durch Gleichnisse, auf
dass sie es mit sehenden Augen
sehen, und doch nicht erkennen, und
mit hörenden Ohren hören, und doch
nicht verstehen, auf dass sie sich
nicht dermaleins bekehren und ihre
Sünden vergeben werden.» (Mark 4,

11) Sie werden in das Feuer der Hölle
geworfen.
Wer ihm dagegen «folgt, wird empfangen

in der zukünftigen Welt das ewige

Leben» (Mark. 10, 17). «Es stehen
etliche hier, die werden den Tod nicht
schmecken, bis dass sie sehen das
Reich Gottes mit Gewalt kommen.

(Mark. 9, 11) «Dies Geschlecht wird
nicht vergehen, bis dass dies alles

geschehe. (Mark. 13, 3) Sonne
und Mond werden ihren Schein
verlieren, und die Sterne werden vom
Himmel fallen Und dann werden
sie sehen des Menschen Sohn kommen

in den Wolken mit grosser Kraft
und Herrlichkeit. Und dann wird er
seine Engel senden und wird versammeln

seine Auserwählten von den vier
Winden, von dem Ende der Erde bis

zum Ende des Himmels.» (Mark. 4, 11)

An dieses Versprechen klammern sich
die Jesuaner; und werden enttäuscht,
dass nichts dergleichen geschieht.
Dieser Enttäuschung tritt nun Paulus

entgegen mit dem dreisten
Widerspruch: Die Parousie habe stattgefunden,

der gekreuzigte und
auferstandene Gott Christus sei ihm, Paulus,

erschienen, und, wie er hinzulügt,

auch 500 Brüdern. Das Gottesreich

ist hiermit angebrochen; die alte
Welt der Dämonenherrschaft besteht
nur noch scheinbar. Durch Taufe und
Abendmahl haben wir an seinem Tod
und Auferstehung teil und haben
schon jetzt das ewige Leben: «Ist
jemand in Christus, so ist er eine neue
Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe,
es ist alles neu geworden.» Da nun
aber die Gläubigen trotzdem zu sterben

fortfahren, erklärt das Paulus als
Strafe für ein ungläubiges Verzehren
des Abendsmahls. Das reicht aber
nicht aus, um die neue Enttäuschung
zu überwinden. So kommt es zu einem
neuen gewaltigen Widerspruch. Die
angeblich stattgefundene Parousie
wird von neuem in die Zukunft verlegt.
Und so bleibt alles beim vergangenen
«Alten».

«Denn das sagen wir euch als ein
Wort des Herrn, dass wir, die wir
leben und übrigbleiben, bis zur Ankunft
des Herrn, werden denen nicht
zuvorkommen, die entschlafen sind. Denn
er selbst, der Herr, wird mit
befehlendem Wort, mit der Stimme des
Erzengels und mit der Posaune Gottes
hernieder kommen vom Himmel, und
die Toten in Christus werden auferstehen

zuerst (!); danach wir, die wir
übrig bleiben, werden zugleich mit
ihnen hingerückt werden in den Wol-

Diese Geschichte hat sich im finstersten

Mittelalter zugetragen. Das
heisst, vielleicht hat sie sich
überhaupt nicht zugetragen, sondern ist
von mir böswillig erfunden worden.
Ich weiss es nicht mehr so genau.
Da hatte in einem Dorf namens Hin-
terdingsbumshausen ein Landstreicher

und Tunichtgut, Fürchtegott
Schlawinsky genannt, einen Raubmord

begangen, ohne dass er dazu
eine Militäruniform angezogen hätte.
Denn damals gab es leider noch gar
kein richtiges Militär, und wenn
jemand die Lust ankam, einen Mitmenschen

umzubringen, so musste er es
schon auf eigene Rechnung und
Gefahr tun. Heute ist's einfacher; die
Verantwortung wird vom Kriegsministerium

übernommen, und der Mörder
kriegt einen hohen Orden.
Nun, Fürchtegott Schlawinsky wurde
in flagranti ertappt, vor das Schöffengericht

geschleppt und von diesem
zum Tod durch Gehenktwerden mit
anschliessender Vierteilung verurteilt.
Da er aber als frommer Mann galt, er-
liess ihm das Gericht die Hälfte der
Strafe und begnadigte ihn zum blossen

Gehenktwerden. So zimperlich
waren damals die Gebräuche.
Auf dem Galgenhügel war das
Meisterwerk der Hinrichtungskunst
bereits aufgepflanzt und baumelte, vom
Missetäter immer noch unbeschwert,
im Wind. Schlawinskys Verteidiger
hatte nämlich ein Haar in der Suppe
des gerichtlichen Urteilsspruchs
gefunden und Einsprache erhoben. Es

gab dann ein kompliziertes und vor
allem zeitraubendes Vernehmlas-
sungsverfahren, während dessen der
Malefikant im Turm lag und an seinen
Fingernägeln herumknabberte.

ken, dem Herrn entgegen in die Luft.»
(Thess. 4, 14—17)
Wieder ein Widerspruch: Wie reimt
sich dieses himmlische Entschweben
mit der Versicherung, der «Herr» werde

die Erde in ein Gottesreich
verwandeln?

Der Freidenker Friedrich Schiller fasst
unsere Ueberlegungen in einem
Zweizeiler zusammen:
«Welche Religion ich bekenne? Keine
von allen, Die du mir nennst! — Und

warum keine? — Aus Religion.»
Gustav Emil Müller

Ganz wohl war ihm bei der Sache
nicht. Nicht wegen des Galgens, der
auf ihn wartete, sondern wegen des
Magengeschwürs, das ihn gar
schrecklich peinigte. Vermutlich
handelte es sich um Magenkrebs, doch
war dieser von den damaligen
Quacksalbern noch nicht erfunden
worden. Vergeblich behandelten ihn
die Scharlatane mit Blutegeln und
Purgativa; das Uebel wurde immer
schlimmer, der Bösewicht magerte
zusehends ab, und es liess sich voraussehen,

dass er der schweren Krankheit

erliegen würde.
Sein Leben war also von zwei Seiten
bedroht: vom Henker und vom Magenkrebs.

Zwischen den beiden Todesarten

entwickelte sich nun ein Wettlauf
um die Siegespalme, also um die
Ehre, den Verurteilten zuerst umbringen

zu können. Wohl suchten die
richterlichen Behörden Dampf
aufzusetzen, um die Hinrichtung zu
beschleunigen, aber die hohe Obrigkeit
hatte so viele bürokratische Hindernisse

zu überwinden, dass sie gegen
Fürchtegotts Krankheit in Verzug kam
und die Gefahr bestand, dass der
Armesünder seine Hochzeit mit Seilers
Tochter nicht mehr erleben würde.
Das passte aber dem Henker gar
nicht in den Kram. Wenn der Galgenvogel

an seiner Krankheit starb, so
entging ihm, dem Vollstreckungsbeamten,

das ordentliche Honorar von
zwanzig Talern pro Delinquent, den er
aufzuknüpfen hatte, und auf das er
angewiesen war. Ausserdem gedachte

er seinem Jüngsten eine elektrische

Spieleisenbahn zu kaufen, und
es brauchte mindestens zwei Hinrichtungen,

um das Geld dafür aufzutreiben.

Gerechtigkeit muss sein

97


	Paulus - der Stifter des Christentum : Schluss

