Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 12

Artikel: Paulus - der Stifter des Christentum : Schluss
Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Normandie, die Witwe Konig Ethelreds
und Edbald, Herrscher von Kent, hei-
ratete nach dem Tod seines Vaters
sogar seine Stiefmutter.

Die durch die Frau hervorgerufene
neusteinzeitliche Revolution fiihrte zu
einer gewissen Bindung an die Schol-
le — also Sesshaftigkeit, Verfall der
Totemvorstellung und Ersetzung durch
Stammesgotter mit einer Muttergdttin
an der Spitze. Solange noch kollektiv
gewirtschaftet wird, wird auch kollek-
tiv verzehrt mit gemeinsamem Einbrin-
gen und Speichern der Ernte. Auch
nachdem die Behausungen (zuerst
war das Langhaus fiir alle) schon ge-
sondert waren, erhielt sich eine zeit-
lang noch der Brauch, dass jeder, der
Hunger hatte, ins erstbeste Haus ge-
hen konnte um sich zu séattigen, ohne
dass es als Diebstahl betrachtet wur-
de. Man nahm auch auf Reisen keine
Nahrung mit und das Gastrecht —
dessen Gegenseitigkeit Reisen erst
erméglichte — war naturgeméss sa-
krosankt.

Das gemeinsame Essen hat sich bis
heute in festlichen Gemeinschafts-
mahlen erhalten. Beim kriegerischsten
Stamm der Hellenen, den Spartanern,
erhielt sich das «Mutterrecht» bis in
eine Zeit, da im ubrigen Griechenland
bereits «Vaterrecht» bestand und die
Stellung der Frau schon sehr gesun-
ken war. Die Spartaner kdmpften in
Messformationen (Sissitia), die in
Kreta «Hetairiai» = Freundeskreis
hiessen.*)

In Sparta gingen die Madchen ebenso
wie die Jiinglinge in Prozessionen
nackt; Junggesellen waren verpont
und wenn eine Ehe kinderlos blieb,
konnte sich der Gatte durch einen
Freund vertreten lassen, weil Kinder
noch den wesentlichen Reichtum der
Gemeinschaft bedeuteten.

Das &nderte sich, als der Mann durch
Zichtung von Haustieren wieder im
Nahrungserwerb die Oberhand erhielt.
Erst als es moglich wurde, mit Metall-
werkzeugen und mit Zugtieren den
Boden zu pfligen und Neuland zu ro-
den, konnte Surplusnahrung erzeugt
werden. Die Méanner erlangten nun
das gesellschaftliche Vorrecht und
Sklaven konnten am Leben bleiben.
Unter der Peitsche des Sklavenhalters
entstand die Zivilisation mit ihrem Va-
terrecht. Der Besitz einer Frau bedeu-
tete nur mehr zusatzliche Arbeit und
wo man keine Sklavenarbeit hat, muss
der Mann dem Brautvater die Toch-

ter abkaufen; wo sie aber mehr eine
Biirde in finanzieller Hinsicht ist, muss
sie eine Mitgift mitbringen.

«Die Missionare kampfen mit allen
Mitteln gegen die Polygamie», schreibt
Albert Schweitzer in «Zwischen Was-
ser und Urwald». Aber «wo die Men-
schen in Bambushiitten hausen und
die Gesellschaft noch nicht so orga-
nisiert ist, dass eine Frau ihr Leben
durch selbstandige Arbeit verdienen
kann, ist fiir die unverheiratete Frau
kein Platz.» Will man nicht, dass Mad-
chen ausgesetzt werden, muss es
Eheversorgung fiir mehrere Frauen
geben. Auch gibt es im Urwald keine
Milchkihe oder -ziegen, Kinder mis-
sen also langer gesaugt werden; un-
terdessen hat der Mann andere Frau-
en, denn die Mutter muss drei Jahre
lang nur fiir das Kind leben. Und
«noch eins: es gibt bei den Naturvol-
kern keine unversorgten Witwen und
keine verlassenen Waisen», der nach-
ste Verwandte muss also Frau und
Kinder Gibernehmen.**

In der naturwiichsigen Gesellschaft
bedeuteten Kinder zusatzliche Arbeits-

kraft, daher dekretierten alle Religio-
nen, dass kein Fo6tus verlorenginge.
Die «Heiden» erblickten im Sinnes-
rausch den Gottbeweis (Enthusiasmus
ist wortlich, den «Gott-in-sich» haben);
der Monotheismus heiligt die Sexual-
not und verdammt die Geschlechtsbe-
tatigung, aber fordert das Indiewelt-
setzen von unerwiinschten Kindern,
fur die in der Welt kein Tisch gedeckt
ist. Otto Wolfgang

*) Hetaere wurde im iibrigen Hellas mit Dir-
ne (porné) gleichgesetzt; ebenso wurde
Parasit ein Peiorativ, denn es kommt von
«parasités» = Tischgemeinschaft, d. h. ei-
ner, der mit andern isst, galt jetzt als einer,
der von anderen isst. Der Kamerad ist je-
mand, mit dem man die Kammer, das
Schlafgemach (lt. camara) teilt, der Kum-
pan, Kumpel = der Brotgenosse, (It. cum-
panis), ihre Gemeinschaft heisst noch die
«Kompanie». Matrose ist verballhornt aus
Althochdeutsch mazgen6z = Mess-genos-
se.

**) «Eine Negerin ist nicht gern die einzige
Gattin, weil ihr dann die Unterhaltung der
Pflanzung, die Sache der Frau ist, allein zu-
fallt ... (dies) ist sehr miihevoll, weil sie
gewohnlich weit vom Dorfe an irgendeiner
versteckten Stelle angelegt (wird)».

Paulus -der Stifter des Christentums

Schluss

Der grundsatzliche Widerspruch

Der Freidenker ist frei von Vorurtei-
len und frei fiir wesentliche Werte.
Die Religion ist ein wesentlicher Wert,
vermengt mit Vorurteilen = Aber-
glauben. Wir miissen also unterschei-
den. '

In ihren Religionen bezieht sich die
Menschheit zurlick (re-ligio = Riick-
beziehung) auf das ewige, allumfas-
sende Sein, das der Vielfalt seiner
Erscheinungsweisen zugrunde liegt
(Seinsgrund). Das absolute Sein in all
seinen Erscheinungsweisen wird un-
bedingt bejaht. Es heisst «goéttlich»
oder «heilig», weil es nicht anders als
gut sein kann. So formuliert Marc
Aurel: «Aus dir ist alles, auf dich zu
ist alles.» Das angeredete «Du» darf
nicht mit einem ausserweltlichen
Mann-Gott verwechselt werden.

Das religiése Ja-Sagen zum Leben —
Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor dem
Leben» — ist «paradox» (Kierkegaard),
weil es gegen die missliche Erfahrung
des moralischen Uebels und des B6-
sen anstdsst. Platon hat die dialek-

tisch-logische Grundlage filir dieses
«paradox» bewiesen: Das Nichtseien-
de (zum Beispiel die Liige) ist nicht
weniger seiend als das Sein. Auch die
Negationen des Seins sind. Bei Bud-
dha wird an der Erfahrung des Nicht-
seins in Uebel, Krankheit und Tod
das Absolute transparent .

Das «Gefilihl schlechthinniger Abhan-
gigkeit vom Ganzen» (Schleierma-
cher) ist zugleich der schlechthinniger
Freiheit von der Abhéangigkeit an das
Einzelne, das unsern triebhaften oder
moralischen Wiinschen zuwider |duft
(Vgl. Luthers «Freiheit eines Christen-
menschen»).

Das Absolute kann an irgend einem
relativen Anlass offenbar (evident)
werden. Wird nun irgend ein solcher
Anlass der religiosen Einsicht verabso-
lutiert, als ob nur dank ihm der
Mensch religiés gldubig werden kénn-
te, dann ist das Vorurteil, der Aber-
glauben geschaffen. Statt der Religion
entstehen geschichtlich {iberlieferte
Kirchen.

Paulus ist ein Musterbeispiel dieses
grundséatzlichen Widerspruchs. Indem
er die christliche Kirche griindet,

95



politisiert er die Religion. Die Kirche
ist, wie jedes politische Gebilde auf
ihre Macht bedacht. Sie schliesst alle
andern religiosen Gemeinschaften von
sich aus. In den Kirchenstaaten und
Staatskirchen wird dieser Fehler ver-
doppelt und verdreifacht.

Dieser Widerspruch ist grundsétzlich
und unvermeidlich. Wir koénnen ihn
philosophisch begreifen und durch-
schauen, deshalb bleibt er praktisch-
politisch trotzdem bestehn.

Die verpolitisierte Religion entartet zu
einer alleinseligmachenden Heilsleh-
re, die man auswendig lernen kann
(«Katechismus»): zu einer geschichtli-
chen Tradition, die kiinstliche theolo-
gische Treibh&duser braucht, um fort-
gepflanzt zu werden; «heilige» Schrif-
ten, Orte und kultische Gebrauche
werden «sanktioniert».

Die praktisch-politische Absonderung
steht in grundsatzlichem Widerspruch
zum universalen Sinn der Religion.

Der subjektive Widerspruch

Darunter verstehe ich die falsche,
nicht nachvollziehbare = Vergegen-
standlichung eines rein privat-subjek-
tiven Erlebnisses. Es wird bei Paulus
zu einem intellektualistischen Dogma
von einem lehr- und lernbaren Chri-
stus. Diese intellektuelle Objektivie-
rung filhrt zum Fanatismus. Paulus
Uberschreit die Schwéche seines Aus-
gangspunktes durch immer wiederhol-
te Drohungen. Die Vergegenstandli-

ARGER

DES MONATS

Eine Zeitungsmeldung:
Thurgauer Schule bleibt «christlich»

Der Grosse Rat des Kantons Thurgau
nahm die zweite Lesung des neuen
Unterrichtsgesetzes in Angriff und be-
schloss dabei, im Zweckartikel aus-
driicklich an der Formulierung festzu-
halten, die Schulbildung miisse auch
zu christlichem Verantwortungsbe-
wusstsein gegeniiber den Mitmen-
schen erziehen; ein Antrag das Wort
«christlich» zu streichen, unterlag
knapp.

Wieder einmal hat christlicher Abso-
lutismus und christliche Intoleranz
Uber Einsicht und wahre Menschlich-
keit gesiegt. Ferdinand Richtscheit

96

chung der Religion reiht sich an ihre
Politisierung; beide verstarken sich
wechselseitig. Er «rihmt sich seiner
Schwache»: Sein Christentum wird
zur Rechtfertigung der Schlechtweg-
gekommenen, aus dass zunichte wer-
de, was in der Welt als gross gilt.
Einige Belege: «Ich habe euch gezeugt
in Christus...darum ermahne ich
euch: Seid meine Nachfolger.» (Rom.
X, 13) )

«Aber wenn auch ein Engel vom Him-
mel euch wiirde das Evangelium pre-
digen, anders als wir euch gepredigt
haben, der sei verflucht.» (Gal. | 8)

«Es ist des Herrn Gebot, was ich euch
schreibe; wer aber das nicht aner-
kennt, der wird auch nicht anerkannt.»
(I. Kor. 14)

«Die Heiligen werden die Welt rich-
ten.» (l. Kor. 6, 2)

Aber am schlimmsten ist die morali-
sche Folgerung aus diesem Wider-
spruch. Sein Christus tritt an die
Stelle des altjlidischen «Siinden-
bocks». Ein Bock, vom Priester offi-
ziell mit den Siinden Israels beladen
wird geschlachtet, und mit seinem
Blut sind mithin die Slinden rein ge-
waschen.

Aus der griechischen Philosophie
kennt Paulus den Wertbegriff des Ge-
wissens (syneidesis), die geistige Fé&-
higkeit der Menschen, sich selbst zu
verurteilen. Das moralische Urteil ist
den Griechen ins Herz geschrieben,
wie es den Juden als Gesetz von aus-
sen gegeben worden ist.

Und nun soll plotzlich die Gewissens-
schuld durch das blutige und freiwil-
lige «Sihnopfer» des Christus von uns
abgenommen sein.

Eine Gewissensschuld lasst sich be-
reuen, aber kein anderer kann sie mir
abnehmen. Dieser billige Ausweg der
Gewissensentlastung hat das Chri-
stentum populdr gemacht und zu sei-
ner raschen Verbreitung beigetragen.
Der moralistische Widerspruch

Das Damaskuserlebnis bedeutet fiir
Paulus den radikalen Bruch mit sei-
nem vorherigen orthodoxen Juden-
tum. In Gal. 1, 11—17 wird er aus-
flhrlich beschrieben.

Fiir den Mosaismus ist «Gott» der
moralische Gesetzgeber: Du sollst —
du sollst nicht.

Weil nun Jesus im Namen des Geset-
zes hingerichtet worden ist, verwirft
der auferstandene Gott Christus das
Gesetz. Der Kreuzestod des Aufer-
standenen schlagt um in die Verwer-

fung des Gesetzes. Das auserwéahlte
Volk des Gesetzes wird nun deshalb
verflucht und das Auserwéahltsein wird
auf die christliche Kirche lbertragen:
«Die Juden haben den Herrn getotet
und sind aller Menschen Feind.»
(Thess. Il. 14—15)

«Das Gesetz ist nicht von Gott.»
(Gal. 1, 19)

Christus wird zum Gegengott, der das
Gesetz aufhebt: «In Christus ist alles
geschaffen, was im Himmel und auf
Erden ist... er ist vor allem und alles
besteht in ihm.» (Phil. 16—17)

Die jludische Bibel wird den Juden
entrissen und in ein «Altes Testa-
ment» umgefélscht: «Aber ihre (der
Juden) Sinne wurden verstockt. Denn
bis auf diesen heutigen Tag (!) bleibt
diese Decke» (des Moses) «unaufge-
deckt Uber dem alten Testament...
weil sie nur in Christus abgetan wird.»
(Il. Kor. 14)

Aber Paulus kann nicht aus seiner
Haut fahren. Sein Pharisdismus bleibt
in seinem Christentum erhalten. Es ist
auf die Wurzel Israel aufgepfropft
(Rém. 2, 17). Der befohlene Glaube an
seinen Christus wird wiederum zum
Gesetz; zum neuen tétenden «Buch-
staben». Das jldische Passalamm
wird auf Christus Gibertragen.

Auch der Moralismus bleibt erhalten.
Wahrend die religiése Liebe alle Men-
schen umfasst, wird bei Paulus die
Moral trotzdem verabsolutiert. Nur ein
Beispiel: In seiner korinthischen Kir-
che hat einer Unzucht getrieben: «Mit
dem sollt ihr auch nicht essen; wir
wollen diesen Menschen (ibergeben
dem Satan zum Verderben des Lei-
bes, auf dass er gerettet werde am
Tage des Herrn.» (I. Kor. 5)

Das Ketzergericht ist schriftgemass!

Theologische Widerspriiche

Das Christentum des Paulus fangt mit
einem Widerspruch gegen das, was
im vorpaulinischen Markus «Evangeli-
um» dem historischen Jesus als ganz
zentral zugeschrieben wird: Es han-
delt sich um das «zweite Kommen»,
in der theologischen Fachsprache
«Parousie» genannt. Aus diesem Wi-
derspruch stammt der bitterbdse
Streit des Paulus mit den Jesuanern
in Jerusalem. (Judenchristen gab es
vor Paulus nicht.) Der Jesus des Mar-
kus verbietet den Jiingern, sein himm-
lisches Messiasgeheimnis zu verraten,
«bis des Menschen Sohn auferstiinde
von den Toten.» (Mark 9, 9) Und zwar



aus purer Bosheit: «Euch ist's gege-
ben das Geheimnis des Reiches Got-
tes zu wissen; denen aber draussen
widerféhrt alles durch Gleichnisse, auf
dass sie es mit sehenden Augen se-
hen, und doch nicht erkennen, und
mit hérenden Ohren héren, und doch
nicht verstehen, auf dass sie sich
nicht dermaleins bekehren und ihre
Siinden vergeben werden.» (Mark 4,
11) Sie werden in das Feuer der Hoélle
geworfen.

Wer ihm dagegen «folgt, wird empfan-
gen in der zukinftigen Welt das ewi-
ge Leben» (Mark. 10, 17). «Es stehen
etliche hier, die werden den Tod nicht
schmecken, bis dass sie sehen das
Reich Gottes mit Gewalt kommen.
(Mark. 9, 11) «Dies Geschlecht wird
nicht vergehen, bis dass dies alles
geschehe. (Mark. 13, 3) ... Sonne
und Mond werden ihren Schein ver-
lieren, und die Sterne werden vom
Himmel fallen... Und dann werden
sie sehen des Menschen Sohn kom-
men in den Wolken mit grosser Kraft
und Herrlichkeit. Und dann wird er
seine Engel senden und wird versam-
meln seine Auserwahlten von den vier
Winden, von dem Ende der Erde bis
zum Ende des Himmels.» (Mark. 4, 11)
An dieses Versprechen klammern sich
die Jesuaner; und werden enttauscht,
dass nichts dergleichen geschieht.
Dieser Enttauschung tritt nun Paulus
entgegen mit dem dreisten Wider-
spruch: Die Parousie habe stattge-
funden, der gekreuzigte und aufer-
standene Gott Christus sei ihm, Pau-
lus, erschienen, und, wie er hinzu-
ligt, auch 500 Bridern. Das Gottes-
reich ist hiermit angebrochen; die alte
Welt der Damonenherrschaft besteht
nur noch scheinbar. Durch Taufe und
Abendmahl haben wir an seinem Tod
und Auferstehung teil und haben
schon jetzt das ewige Leben: «Ist je-
mand in Christus, so ist er eine neue
Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe,
es ist alles neu geworden.» Da nun
aber die Glaubigen trotzdem zu ster-
ben fortfahren, erklart das Paulus als
Strafe fiir ein unglaubiges Verzehren
des Abendsmahls. Das reicht aber
nicht aus, um die neue Enttauschung
zu uberwinden. So kommt es zu einem
neuen gewaltigen Widerspruch. Die
angeblich stattgefundene Parousie
wird von neuem in die Zukunft verlegt.
Und so bleibt alles beim vergangenen
«Alten».

«Denn das sagen wir euch als ein
Wort des Herrn, dass wir, die wir le-
ben und ibrigbleiben, bis zur Ankunft
des Herrn, werden denen nicht zuvor-
kommen, die entschlafen sind. Denn
er selbst, der Herr, wird mit befeh-
lendem Wort, mit der Stimme des Erz-
engels und mit der Posaune Gottes (!)
hernieder kommen vom Himmel, und
die Toten in Christus werden auferste-
hen zuerst (!); danach wir, die wir
tbrig bleiben, werden zugleich mit
ihnen hingertickt werden in den Wol-

ken, dem Herrn entgegen in die Luft.»
(Thess. 4, 14—17)
Wieder ein Widerspruch: Wie reimt
sich dieses himmlische Entschweben
mit der Versicherung, der «Herr» wer-
de die Erde in ein Gottesreich ver-
wandeln?
Der Freidenker Friedrich Schiller fasst
unsere Ueberlegungen in einem Zwei-
zeiler zusammen:
«Welche Religion ich bekenne? Keine
von allen, Die du mir nennst! — Und
warum keine? — Aus Religion.»
Gustav Emil Miller

Gerechtigkeit muss sein

Diese Geschichte hat sich im finster-
sten Mittelalter zugetragen. Das
heisst, vielleicht hat sie sich Ulber-
haupt nicht zugetragen, sondern ist
von mir boswillig erfunden worden.
Ich weiss es nicht mehr so genau.
Da hatte in einem Dorf namens Hin-
terdingsbumshausen ein Landstrei-
cher und Tunichtgut, Firchtegott
Schlawinsky genannt, einen Raub-
mord begangen, ohne dass er dazu
eine Militaruniform angezogen hétte.
Denn damals gab es leider noch gar
kein richtiges Militdr, und wenn je-
mand die Lust ankam, einen Mitmen-
schen umzubringen, so musste er es
schon auf eigene Rechnung und Ge-
fahr tun. Heute ist’s einfacher; die
Verantwortung wird vom Kriegsmini-
sterium Ubernommen, und der Mérder
kriegt einen hohen Orden.

Nun, Firchtegott Schlawinsky wurde
in flagranti ertappt, vor das Schéffen-
gericht geschleppt und von diesem
zum Tod durch Gehenktwerden mit
anschliessender Vierteilung verurteilt.
Da er aber als frommer Mann galt, er-
liess ihm das Gericht die Halfte der
Strafe und begnadigte ihn zum blos-
sen Gehenktwerden. So zimperlich
waren damals die Gebréuche.

Auf dem Galgenhiigel war das Mei-
sterwerk der Hinrichtungskunst be-
reits aufgepflanzt und baumelte, vom
Missetater immer noch unbeschwert,
im Wind. Schlawinskys Verteidiger
hatte namlich ein Haar in der Suppe
des gerichtlichen Urteilsspruchs ge-
funden und Einsprache erhoben. Es
gab dann ein kompliziertes und vor
allem zeitraubendes Vernehmlas-
sungsverfahren, wahrend dessen der
Malefikant im Turm lag und an seinen
Fingernageln herumknabberte.

Ganz wohl war ihm bei der Sache
nicht. Nicht wegen des Galgens, der
auf ihn wartete, sondern wegen des
Magengeschwiirs, das ihn gar
schrecklich peinigte. Vermutlich han-
delte es sich um Magenkrebs, doch
war dieser von den damaligen
Quacksalbern noch nicht erfunden
worden. Vergeblich behandelten ihn
die Scharlatane mit Blutegeln und
Purgativa; das Uebel wurde immer
schlimmer, der Bosewicht magerte zu-
sehends ab, und es liess sich voraus-
sehen, dass er der schweren Krank-
heit erliegen wiirde.

Sein Leben war also von zwei Seiten
bedroht: vom Henker und vom Magen-
krebs. Zwischen den beiden Todesar-
ten entwickelte sich nun ein Wettlauf
um die Siegespalme, also um die
Ehre, den Verurteilten zuerst umbrin-
gen zu koénnen. Wohl suchten die
richterlichen Behdorden Dampf aufzu-
setzen, um die Hinrichtung zu be-
schleunigen, aber die hohe Obrigkeit
hatte so viele birokratische Hinder-
nisse zu lberwinden, dass sie gegen
Firchtegotts Krankheit in Verzug kam
und die Gefahr bestand, dass der Ar-
mesiinder seine Hochzeit mit Seilers
Tochter nicht mehr erleben wiirde.
Das passte aber dem Henker gar
nicht in den Kram. Wenn der Galgen-
vogel an seiner Krankheit starb, so
entging ihm, dem Vollstreckungs-
beamten, das ordentliche Honorar von
zwanzig Talern pro Delinquent, den er
aufzukniipfen hatte, und auf das er
angewiesen war. Ausserdem gedach-
te er seinem Jiingsten eine elektri-
sche Spieleisenbahn zu kaufen, und
es brauchte mindestens zwei Hinrich-
tungen, um das Geld dafiir aufzutrei-
ben.

97



	Paulus - der Stifter des Christentum : Schluss

