Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 60 (1977)

Heft: 12

Artikel: Die Frau der Gesellschaft

Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frau in der Gesellschaft

Religionsfanatiker behaupten, ihre Re-
ligion ware der unfehlbare Grund-
stock fiir ein moralisches Leben, als
ob die Moralansichten von fritheren
Gesellschaftsformen noch flir den We-
sten von heute gelten kénnten.

1. Es gibt keine absolute Moral

Wir lacheln heute Uber Grossmutters
Badekostiim; noch vor dem letzten
Krieg fand man bei Méadchen kurze
Hosen («hot pants») und Bikinis «un-
schicklich» und es konnte zu Polizei-
strafen fiihren. Unsere Ansichten lber
Sittlichkeit, Anstand, Moral und die
Stellung der Frau sind Produkte der
gesellschaftlichen Entwicklung und
andern sich mit ihnen. Schon Dr.
Schweitzer erklarte, warum in gewis-
sen Gegenden der Mann mehrere
Frauen braucht, die wie Pack-
esel beladen hinter ihm hertraben,
wahrend er unbeschwert reitet; es ist
ein Gebot natirlicher Arbeitsteilung
in Gegenden, wo man jeden Augen-
blick auf Ueberfélle durch Tiere oder
Rauber zu rechnen hat und der Mann
die Waffe bereithalten muss.

Es gibt keine «absolute» Moral fir
Menschen im Dschungel und in unse-
ren Grossstadten, fiir das Leben im
Industriezeitalter und jenes in der
Sklavenwirtschaft, als die religidsen
Biicher niedergeschrieben wurden.
So wie man nicht Menschen zer-
schneidet, damit sie in besondere
Kleider passen, gibt es keine festge-
legte Moral fiir Wesen in allen Zonen
und Zeiten. Es gab Zeiten, da die
Frau bloss Pflichten, keine Rechte
hatte und mehr oder weniger zum Be-
sitz des Mannes gehoérte.

2. Was ist «<Ehe»?

Auf diese Frage dirften die meisten
antworten, dass sie mit Sexualitat
zu tun hétte; doch Kant (Metaphysik
der Sitten, Bd |) definiert die Ehe als
eine Verbindung zweier Personen
verschiedenen Geschlechts zum le-
benslangen «wechselseitigen Besitz
ihrer Geschlechtseigenschaften».

Nun, die Vorstellung von «lebenslang»
(obgleich unser Wort «Ehe» mit
«ewig» zusammenhangt) kénnen wir
heute als Uebertreibung abtun. «Ge-
schlechtsbetatigung» ist ein Natur-
bediirfnis, das nicht immer und nur
in der Ehe befriedigt werden kann.
Das englische Wort fiir Ehe — «wed-
ding» — gibt hier mehr Aufschluss,
denn es geht Uber gotisch VADI, ga-

94

wadjon, Althochdeutsch wetton =
Verpflichtung, franzésisch gage (vgl.
engagieren). Verpflichtungen aber
sind gesellschaftliche Bindungen zwi-
schen Individuen, sie kénnen Einzel-
nen oder der Gesamtheit gegentber
eingegangen werden. Legale Ver-
pflichtungen kann man aber offen-
sichtlich erst dann eingehen, wenn
es etwas gibt, worliber man recht-
lich eine Bindung eingehen kann und
dieser Zustand existiert nicht vor dem
Bestand von Privateigentum. Das We-
sen der Ehe ist also: sicherzustellen,
dass das Eigentum der Familie recht-
lich erhalten und weitervererbt wird.
Gesetze sind nicht erfunden, sondern
gefunden als notwendig. Bei Kollek-
tivinteressen und Gemeinbesitz war
ein Gebot wie «Du sollst nicht steh-
len» undenkbar; damit beginnt erst
Beschrankung und Gesetzlichkeit.

Im Stadium der Wildheit gibt es noch
keine zielstrebige Erzeugung von
Nahrung, noch keine richtige Teilung
der Arbeit, daher auch keine Individua-
litdt; ohne individuelles Bewusstsein
gibt es keine Persoénlichkeit. Erzeu-
gung von Werkzeugen, Waffen und so-
gar Kunstgegenstidnden sind geméss
Ueberlieferung.

Kinder waren in der Urhorde Ge-
meinbesitz, niemand kimmerte sich
um einen leiblichen Vater; der Totem
ist der Vater aller. Zusammenhang
zwischen Kind und einer bestimmten
Mutter ist allerdings augenfallig, ihr
Bruder (bernimmt Vaterstatt. Das
Lallwort DAD fiir Vater bezeichnet im
Russischen (djadja) noch den Onkel.
In allen Mythologien ist die Schwester
die Gesponsin des Gottervaters, sie
war ihm bei der ersten Klassenteilung
ebenbiirtig, und im Altagyptischen
steht Schwester noch flir «Geliebte»;
es brauchte allerdings nicht woértlich
genommen zu werden, da alle Gentil-
genossen Briider und Schwestern
(bzw. Vater und Mitter der jiingeren
Generation) waren. Sie alle hatten ma-
gische Blutsbande mit dem Totem
und diese Beziehungen mussten durch
rituelle Maskentdnze und sakrales
Mahl des Totemtiers zu gewissen An-
ldssen (Kommunion, Abendmabhl) im-
mer erneuert werden.

Die ersten Verbindungen als Vorstu-
fe der Ehe erfolgten innerhalb der
Stammesgemeinschaft (Totemgruppe)
und wird Endogamie genannt. Mit dem

Anwachsen der Gemeinschaft kam es
zu Aufspaltungen, Stammesfdderatio-
nen und «Heiratsgruppen», welche
dem Einzelnen nur streng beschrankte
Auswahlmoglichkeit erlaubten. Wer
durch Adoption in einen Stamm auf-
genommen worden war, wurde ein
volles Mitglied, was auch immer seine
Herkunft gewesen sein mag; die Ras-
senfanatiker sind also reichlich zu
spat gekommen.

Die erste Teilung der Arbeit erfolgte
durch Spezialisierung der Geschlech-
ter: Manner und Frauen waren jetzt
Gruppen mit unterschiedlichen Kol-
lektivaufgaben (z.B. Kanugemein-
schaften, Fischer, J&ger, Krieger,
wahrend die Frauen die Pflanzungen,
Kinder, Nahrungszubereitung innehat-
ten). Demgemass erfolgte auch der
Austausch nicht individuell, sondern
gruppenweise.

In der Barbarei, in der es also schon
Anféange von Nahrungsproduktion gab,
schlug die urspriingliche Endogamie
in ihr Gegenteil (Antithese), die soge-
nannte Exogamie um, wonach man
ausserhalb des Stammes den Ehepart-
ner finden musste, denn da zwischen
Totem und seinen Mitgliedern ein ma-
gisches Band angenommen wurde,
musste sich alles, was dem einen zu-
stosst (also z. B. Tétung des Totemtie-
res) auf alle Mitglieder der Totemgrup-
pe erstrecken. Meist geht die Frau in
den Stamm des Mannes, die Kinder
wieder zuriick in den Stamm der Mut-
ter (bzw. des Onkels).

Die Frau, die praktisch gefunden hat-
te, dass verstreute Samenkorner
sprossen, hat damit die Erndhrung ge-
sichert, mehr als durch die Jagd u. Fi-
scherei desMannes;sie erreichtdamit
gesellschaftlich eine wichtigere Stel-
lung, die man friiher als «Mutterrecht»
bezeichnet hat — ein irreflihrender
Ausdruck, da es noch keine Klassen
gibt. Heute bezeichnet man es als
«materilindre» Gesellschaft, in der Ab-
stammung von der Mutter gerechnet
wird. Sie ist am besten ausgepragt in
der altagyptischen Gesellschaft, in der
die Frau als Herrin des Hauses (nebt
per) keinerlei Beschrankungen unter-
lag; sie ging aus, wann sie wollte,
selbst zu Gelagen, wahrend der Mann
allenfalls einkaufen ging; eine neue
Dynastie konnte nur gegriindet wer-
den, wenn der neue Pharao die Toch-
ter oder Witwe des Vorgéngers heira-
tete. Noch der junge Dé&nenkdnig Knut
heiratet die weit altere Emma von



Normandie, die Witwe Konig Ethelreds
und Edbald, Herrscher von Kent, hei-
ratete nach dem Tod seines Vaters
sogar seine Stiefmutter.

Die durch die Frau hervorgerufene
neusteinzeitliche Revolution fiihrte zu
einer gewissen Bindung an die Schol-
le — also Sesshaftigkeit, Verfall der
Totemvorstellung und Ersetzung durch
Stammesgotter mit einer Muttergdttin
an der Spitze. Solange noch kollektiv
gewirtschaftet wird, wird auch kollek-
tiv verzehrt mit gemeinsamem Einbrin-
gen und Speichern der Ernte. Auch
nachdem die Behausungen (zuerst
war das Langhaus fiir alle) schon ge-
sondert waren, erhielt sich eine zeit-
lang noch der Brauch, dass jeder, der
Hunger hatte, ins erstbeste Haus ge-
hen konnte um sich zu séattigen, ohne
dass es als Diebstahl betrachtet wur-
de. Man nahm auch auf Reisen keine
Nahrung mit und das Gastrecht —
dessen Gegenseitigkeit Reisen erst
erméglichte — war naturgeméss sa-
krosankt.

Das gemeinsame Essen hat sich bis
heute in festlichen Gemeinschafts-
mahlen erhalten. Beim kriegerischsten
Stamm der Hellenen, den Spartanern,
erhielt sich das «Mutterrecht» bis in
eine Zeit, da im ubrigen Griechenland
bereits «Vaterrecht» bestand und die
Stellung der Frau schon sehr gesun-
ken war. Die Spartaner kdmpften in
Messformationen (Sissitia), die in
Kreta «Hetairiai» = Freundeskreis
hiessen.*)

In Sparta gingen die Madchen ebenso
wie die Jiinglinge in Prozessionen
nackt; Junggesellen waren verpont
und wenn eine Ehe kinderlos blieb,
konnte sich der Gatte durch einen
Freund vertreten lassen, weil Kinder
noch den wesentlichen Reichtum der
Gemeinschaft bedeuteten.

Das &nderte sich, als der Mann durch
Zichtung von Haustieren wieder im
Nahrungserwerb die Oberhand erhielt.
Erst als es moglich wurde, mit Metall-
werkzeugen und mit Zugtieren den
Boden zu pfligen und Neuland zu ro-
den, konnte Surplusnahrung erzeugt
werden. Die Méanner erlangten nun
das gesellschaftliche Vorrecht und
Sklaven konnten am Leben bleiben.
Unter der Peitsche des Sklavenhalters
entstand die Zivilisation mit ihrem Va-
terrecht. Der Besitz einer Frau bedeu-
tete nur mehr zusatzliche Arbeit und
wo man keine Sklavenarbeit hat, muss
der Mann dem Brautvater die Toch-

ter abkaufen; wo sie aber mehr eine
Biirde in finanzieller Hinsicht ist, muss
sie eine Mitgift mitbringen.

«Die Missionare kampfen mit allen
Mitteln gegen die Polygamie», schreibt
Albert Schweitzer in «Zwischen Was-
ser und Urwald». Aber «wo die Men-
schen in Bambushiitten hausen und
die Gesellschaft noch nicht so orga-
nisiert ist, dass eine Frau ihr Leben
durch selbstandige Arbeit verdienen
kann, ist fiir die unverheiratete Frau
kein Platz.» Will man nicht, dass Mad-
chen ausgesetzt werden, muss es
Eheversorgung fiir mehrere Frauen
geben. Auch gibt es im Urwald keine
Milchkihe oder -ziegen, Kinder mis-
sen also langer gesaugt werden; un-
terdessen hat der Mann andere Frau-
en, denn die Mutter muss drei Jahre
lang nur fiir das Kind leben. Und
«noch eins: es gibt bei den Naturvol-
kern keine unversorgten Witwen und
keine verlassenen Waisen», der nach-
ste Verwandte muss also Frau und
Kinder Gibernehmen.**

In der naturwiichsigen Gesellschaft
bedeuteten Kinder zusatzliche Arbeits-

kraft, daher dekretierten alle Religio-
nen, dass kein Fo6tus verlorenginge.
Die «Heiden» erblickten im Sinnes-
rausch den Gottbeweis (Enthusiasmus
ist wortlich, den «Gott-in-sich» haben);
der Monotheismus heiligt die Sexual-
not und verdammt die Geschlechtsbe-
tatigung, aber fordert das Indiewelt-
setzen von unerwiinschten Kindern,
fur die in der Welt kein Tisch gedeckt
ist. Otto Wolfgang

*) Hetaere wurde im iibrigen Hellas mit Dir-
ne (porné) gleichgesetzt; ebenso wurde
Parasit ein Peiorativ, denn es kommt von
«parasités» = Tischgemeinschaft, d. h. ei-
ner, der mit andern isst, galt jetzt als einer,
der von anderen isst. Der Kamerad ist je-
mand, mit dem man die Kammer, das
Schlafgemach (lt. camara) teilt, der Kum-
pan, Kumpel = der Brotgenosse, (It. cum-
panis), ihre Gemeinschaft heisst noch die
«Kompanie». Matrose ist verballhornt aus
Althochdeutsch mazgen6z = Mess-genos-
se.

**) «Eine Negerin ist nicht gern die einzige
Gattin, weil ihr dann die Unterhaltung der
Pflanzung, die Sache der Frau ist, allein zu-
fallt ... (dies) ist sehr miihevoll, weil sie
gewohnlich weit vom Dorfe an irgendeiner
versteckten Stelle angelegt (wird)».

Paulus -der Stifter des Christentums

Schluss

Der grundsatzliche Widerspruch

Der Freidenker ist frei von Vorurtei-
len und frei fiir wesentliche Werte.
Die Religion ist ein wesentlicher Wert,
vermengt mit Vorurteilen = Aber-
glauben. Wir miissen also unterschei-
den. '

In ihren Religionen bezieht sich die
Menschheit zurlick (re-ligio = Riick-
beziehung) auf das ewige, allumfas-
sende Sein, das der Vielfalt seiner
Erscheinungsweisen zugrunde liegt
(Seinsgrund). Das absolute Sein in all
seinen Erscheinungsweisen wird un-
bedingt bejaht. Es heisst «goéttlich»
oder «heilig», weil es nicht anders als
gut sein kann. So formuliert Marc
Aurel: «Aus dir ist alles, auf dich zu
ist alles.» Das angeredete «Du» darf
nicht mit einem ausserweltlichen
Mann-Gott verwechselt werden.

Das religiése Ja-Sagen zum Leben —
Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor dem
Leben» — ist «paradox» (Kierkegaard),
weil es gegen die missliche Erfahrung
des moralischen Uebels und des B6-
sen anstdsst. Platon hat die dialek-

tisch-logische Grundlage filir dieses
«paradox» bewiesen: Das Nichtseien-
de (zum Beispiel die Liige) ist nicht
weniger seiend als das Sein. Auch die
Negationen des Seins sind. Bei Bud-
dha wird an der Erfahrung des Nicht-
seins in Uebel, Krankheit und Tod
das Absolute transparent .

Das «Gefilihl schlechthinniger Abhan-
gigkeit vom Ganzen» (Schleierma-
cher) ist zugleich der schlechthinniger
Freiheit von der Abhéangigkeit an das
Einzelne, das unsern triebhaften oder
moralischen Wiinschen zuwider |duft
(Vgl. Luthers «Freiheit eines Christen-
menschen»).

Das Absolute kann an irgend einem
relativen Anlass offenbar (evident)
werden. Wird nun irgend ein solcher
Anlass der religiosen Einsicht verabso-
lutiert, als ob nur dank ihm der
Mensch religiés gldubig werden kénn-
te, dann ist das Vorurteil, der Aber-
glauben geschaffen. Statt der Religion
entstehen geschichtlich {iberlieferte
Kirchen.

Paulus ist ein Musterbeispiel dieses
grundséatzlichen Widerspruchs. Indem
er die christliche Kirche griindet,

95



	Die Frau der Gesellschaft

