
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 12

Artikel: Die Frau der Gesellschaft

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frau in der Gesell
Religionsfanatiker behaupten, ihre
Religion wäre der unfehlbare Grundstock

für ein moralisches Leben, als
ob die Moralansichten von früheren
Gesellschaftsformen noch für den
Westen von heute gelten könnten.

1. Es gibt keine absolute Moral
Wir lächeln heute über Grossmutters
Badekostüm; noch vor dem letzten

Krieg fand man bei Mädchen kurze
Hosen («hot pants») und Bikinis
«unschicklich» und es konnte zu Polizeistrafen

führen. Unsere Ansichten über
Sittlichkeit, Anstand, Moral und die

Stellung der Frau sind Produkte der

gesellschaftlichen Entwicklung und

ändern sich mit ihnen. Schon Dr.

Schweitzer erklärte, warum in gewissen

Gegenden der Mann mehrere
Frauen braucht, die wie Packesel

beladen hinter ihm hertraben,
während er unbeschwert reitet; es ist
ein Gebot natürlicher Arbeitsteilung
in Gegenden, wo man jeden Augenblick

auf Ueberfälle durch Tiere oder
Räuber zu rechnen hat und der Mann

die Waffe bereithalten muss.
Es gibt keine «absolute» Moral für
Menschen im Dschungel und in unseren

Grossstädten, für das Leben im

Industriezeitalter und jenes in der
Sklavenwirtschaft, als die religiösen
Bücher niedergeschrieben wurden.
So wie man nicht Menschen
zerschneidet, damit sie in besondere
Kleider passen, gibt es keine festgelegte

Moral für Wesen in allen Zonen
und Zeiten. Es gab Zeiten, da die
Frau bloss Pflichten, keine Rechte
hatte und mehr oder weniger zum
Besitz des Mannes gehörte.
2. Was ist «Ehe»?
Auf diese Frage dürften die meisten
antworten, dass sie mit Sexualität
zu tun hätte; doch Kant (Metaphysik
der Sitten, Bd I) definiert die Ehe als
eine Verbindung zweier Personen
verschiedenen Geschlechts zum
lebenslangen «wechselseitigen Besitz
ihrer Geschlechtseigenschaften».
Nun, die Vorstellung von «lebenslang»
(obgleich unser Wort «Ehe» mit
«ewig» zusammenhängt) können wir
heute als Uebertreibung abtun.
«Geschlechtsbetätigung» ist ein
Naturbedürfnis, das nicht immer und nur
in der Ehe befriedigt werden kann.
Das englische Wort für Ehe — «wedding»

— gibt hier mehr Aufschluss,
denn es geht über gotisch VADI, ga-

wadjon, Althochdeutsch wetton
Verpflichtung, französisch gage (vgl.
engagieren). Verpflichtungen aber
sind gesellschaftliche Bindungen
zwischen Individuen, sie können Einzelnen

oder der Gesamtheit gegenüber
eingegangen werden. Legale
Verpflichtungen kann man aber
offensichtlich erst dann eingehen, wenn
es etwas gibt, worüber man rechtlich

eine Bindung eingehen kann und
dieser Zustand existiert nicht vor dem
Bestand von Privateigentum. Das Wesen

der Ehe ist also: sicherzustellen,
dass das Eigentum der Familie rechtlich

erhalten und weitervererbt wird.
Gesetze sind nicht erfunden, sondern
gefunden als notwendig. Bei
Kollektivinteressen und Gemeinbesitz war
ein Gebot wie «Du sollst nicht stehlen»

undenkbar; damit beginnt erst
Beschränkung und Gesetzlichkeit.
Im Stadium der Wildheit gibt es noch
keine zielstrebige Erzeugung von
Nahrung, noch keine richtige Teilung
der Arbeit, daher auch keine Individualität;

ohne individuelles Bewusstsein
gibt es keine Persönlichkeit. Erzeugung

von Werkzeugen, Waffen und
sogar Kunstgegenständen sind gemäss
Ueberlieferung.
Kinder waren in der Urhorde
Gemeinbesitz, niemand kümmerte sich
um einen leiblichen Vater; der Totem
ist der Vater aller. Zusammenhang
zwischen Kind und einer bestimmten
Mutter ist allerdings augenfällig, ihr
Bruder übernimmt Vaterstatt. Das
Lallwort DAD für Vater bezeichnet im
Russischen (djadja) noch den Onkel.
In allen Mythologien ist die Schwester
die Gesponsin des Göttervaters, sie
war ihm bei der ersten Klassenteilung
ebenbürtig, und im Altägyptischen
steht Schwester noch für «Geliebte»;
es brauchte allerdings nicht wörtlich
genommen zu werden, da alle
Gentilgenossen Brüder und Schwestern
(bzw. Vater und Mütter der jüngeren
Generation) waren. Sie alle hatten
magische Blutsbande mit dem Totem
und diese Beziehungen mussten durch
rituelle Maskentänze und sakrales
Mahl des Totemtiers zu gewissen
Anlässen (Kommunion, Abendmahl)
immer erneuert werden.
Die ersten Verbindungen als Vorstufe

der Ehe erfolgten innerhalb der
Stammesgemeinschaft (Totemgruppe)
und wird Endogamie genannt. Mit dem

Anwachsen der Gemeinschaft kam es
zu Aufspaltungen, Stammesföderationen

und «Heiratsgruppen», welche
dem Einzelnen nur streng beschränkte
Auswahlmöglichkeit erlaubten. Wer
durch Adoption in einen Stamm
aufgenommen worden war, wurde ein
volles Mitglied, was auch immer seine
Herkunft gewesen sein mag; die
Rassenfanatiker sind also reichlich zu
spät gekommen.
Die erste Teilung der Arbeit erfolgte
durch Spezialisierung der Geschlechter:

Männer und Frauen waren jetzt
Gruppen mit unterschiedlichen
Kollektivaufgaben (z. B. Kanugemeinschaften,

Fischer, Jäger, Krieger,
während die Frauen die Pflanzungen,
Kinder, Nahrungszubereitung innehatten).

Demgemäss erfolgte auch der
Austausch nicht individuell, sondern
gruppenweise.
In der Barbarei, in der es also schon
Anfänge von Nahrungsproduktion gab,
schlug die ursprüngliche Endogamie
in ihr Gegenteil (Antithese), die
sogenannte Exogamie um, wonach man
ausserhalb des Stammes den Ehepartner

finden musste, denn da zwischen
Totem und seinen Mitgliedern ein
magisches Band angenommen wurde,
müsste sich alles, was dem einen zu-
stösst (also z. B. Tötung des Totemtie-
res) auf alle Mitglieder der Totemgruppe

erstrecken. Meist geht die Frau in
den Stamm des Mannes, die Kinder
wieder zurück in den Stamm der Mutter

(bzw. des Onkels).
Die Frau, die praktisch gefunden hatte,

dass verstreute Samenkörner
sprossen, hat damit die Ernährung
gesichert, mehr als durch die Jagd u.
Fischerei des Mannes; sie erreichtdamit
gesellschaftlich eine wichtigere
Stellung, die man früher als «Mutterrecht»
bezeichnet hat — ein irreführender
Ausdruck, da es noch keine Klassen
gibt. Heute bezeichnet man es als
«materilinäre» Gesellschaft, in der
Abstammung von der Mutter gerechnet
wird. Sie ist am besten ausgeprägt in
der altägyptischen Gesellschaft, in der
die Frau als Herrin des Hauses (nebt
per) keinerlei Beschränkungen unterlag;

sie ging aus, wann sie wollte,
selbst zu Gelagen, während der Mann
allenfalls einkaufen ging; eine neue
Dynastie konnte nur gegründet werden,

wenn der neue Pharao die Tochter

oder Witwe des Vorgängers heiratete.

Noch der junge Dänenkönig Knut
heiratet die weit ältere Emma von

94



Normandie, die Witwe König Ethelreds
und Edbald, Herrscher von Kent,
heiratete nach dem Tod seines Vaters

sogar seine Stiefmutter.
Die durch die Frau hervorgerufene
neusteinzeitliche Revolution führte zu

einer gewissen Bindung an die Scholle

— also Sesshaftigkeit, Verfall der
Totemvorstellung und Ersetzung durch
Stammesgötter mit einer Muttergöttin
an der Spitze. Solange noch kollektiv
gewirtschaftet wird, wird auch kollektiv

verzehrt mit gemeinsamem Einbringen

und Speichern der Ernte. Auch
nachdem die Behausungen (zuerst
war das Langhaus für alle) schon
gesondert waren, erhielt sich eine Zeitlang

noch der Brauch, dass jeder, der
Hunger hatte, ins erstbeste Haus
gehen konnte um sich zu sättigen, ohne
dass es als Diebstahl betrachtet wurde.

Man nahm auch auf Reisen keine
Nahrung mit und das Gastrecht —
dessen Gegenseitigkeit Reisen erst
ermöglichte — war naturgemäss
sakrosankt.

Das gemeinsame Essen hat sich bis
heute in festlichen Gemeinschaftsmahlen

erhalten. Beim kriegerischsten
Stamm der Hellenen, den Spartanern,
erhielt sich das «Mutterrecht» bis in

eine Zeit, da im übrigen Griechenland
bereits «Vaterrecht» bestand und die
Stellung der Frau schon sehr gesunken

war. Die Spartaner kämpften in

Messformationen (Sissitia), die in

Kreta «Hetairiai» Freundeskreis
hiessen.*)
In Sparta gingen die Mädchen ebenso
wie die Jünglinge in Prozessionen
nackt; Junggesellen waren verpönt
und wenn eine Ehe kinderlos blieb,
konnte sich der Gatte durch einen
Freund vertreten lassen, weil Kinder
noch den wesentlichen Reichtum der
Gemeinschaft bedeuteten.
Das änderte sich, als der Mann durch
Züchtung von Haustieren wieder im

Nahrungserwerb die Oberhand erhielt.
Erst als es möglich wurde, mit
Metallwerkzeugen und mit Zugtieren den
Boden zu pflügen und Neuland zu
roden, konnte Surplusnahrung erzeugt
werden. Die Männer erlangten nun
das gesellschaftliche Vorrecht und
Sklaven konnten am Leben bleiben.
Unter der Peitsche des Sklavenhalters
entstand die Zivilisation mit ihrem
Vaterrecht. Der Besitz einer Frau bedeutete

nur mehr zusätzliche Arbeit und
wo man keine Sklavenarbeit hat, muss
der Mann dem Brautvater die Toch¬

ter abkaufen; wo sie aber mehr eine
Bürde in finanzieller Hinsicht ist, muss
sie eine Mitgift mitbringen.
«Die Missionare kämpfen mit allen
Mitteln gegen die Polygamie», schreibt
Albert Schweitzer in «Zwischen Wasser

und Urwald». Aber «wo die
Menschen in Bambushütten hausen und
die Gesellschaft noch nicht so
organisiert ist, dass eine Frau ihr Leben
durch selbständige Arbeit verdienen
kann, ist für die unverheiratete Frau
kein Platz.» Will man nicht, dass Mädchen

ausgesetzt werden, muss es
Eheversorgung für mehrere Frauen
geben. Auch gibt es im Urwald keine
Milchkühe oder -ziegen, Kinder müssen

also länger gesäugt werden;
unterdessen hat der Mann andere Frauen,

denn die Mutter muss drei Jahre
lang nur für das Kind leben. Und
«noch eins: es gibt bei den Naturvölkern

keine unversorgten Witwen und
keine verlassenen Waisen», der nächste

Verwandte muss also Frau und
Kinder übernehmen.**
In der naturwüchsigen Gesellschaft
bedeuteten Kinder zusätzliche Arbeits-

Schluss

Der grundsätzliche Widerspruch

Der Freidenker ist frei von Vorurteilen

und frei für wesentliche Werte.
Die Religion ist ein wesentlicher Wert,
vermengt mit Vorurteilen
Aberglauben. Wir müssen also unterscheiden.

•

In ihren Religionen bezieht sich die
Menschheit zurück (re-ligio Rück-
beziehung) auf das ewige, allumfassende

Sein, das der Vielfalt seiner
Erscheinungsweisen zugrunde liegt
(Seinsgrund). Das absolute Sein in all
seinen Erscheinungsweisen wird
unbedingt bejaht. Es heisst «göttlich»
oder «heilig», weil es nicht anders als

gut sein kann. So formuliert Marc
Aurel: «Aus dir ist alles, auf dich zu
ist alles.» Das angeredete «Du» darf
nicht mit einem ausserweltlichen
Mann-Gott verwechselt werden.
Das religiöse Ja-Sagen zum Leben —
Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor dem

Leben» — ist «paradox» (Kierkegaard),
weil es gegen die missliche Erfahrung
des moralischen Uebels und des
Bösen anstösst. Piaton hat die dialek-

kraft, daher dekretierten alle Religionen,

dass kein Fötus verlorenginge.
Die «Heiden» erblickten im Sinnesrausch

den Gottbeweis (Enthusiasmus
ist wörtlich, den «Gott-in-sich» haben);
der Monotheismus heiligt die Sexualnot

und verdammt die Geschlechtsbetätigung,

aber fordert das Indiewelt-
setzen von unerwünschten Kindern,
für die in der Welt kein Tisch gedeckt
ist. Otto Wolfgang

*) Hetaere wurde im übrigen Hellas mit Dirne

(porne) gleichgesetzt; ebenso wurde
Parasit ein Peiorativ, denn es kommt von
«parasites» Tischgemeinschaft, d. h.

einer, der mit andern isst, galt jetzt als einer,
der von anderen isst. Der Kamerad ist
jemand, mit dem man die Kammer, das
Schlafgemach (It. camara) teilt, der Kumpan,

Kumpel der Brotgenosse, (It. cum-
panis), ihre Gemeinschaft heisst noch die
«Kompanie». Matrose ist verballhornt aus
Althochdeutsch mazgenöz Mess-genos-
se.

**) «Eine Negerin ist nicht gern die einzige
Gattin, weil ihr dann die Unterhaltung der
Pflanzung, die Sache der Frau ist, allein
zufällt (dies) ist sehr mühevoll, weil sie
gewöhnlich weit vom Dorfe an irgendeiner
versteckten Stelle angelegt (wird)».

tisch-logische Grundlage für dieses
«paradox» bewiesen: Das Nichtseien-
de (zum Beispiel die Lüge) ist nicht
weniger seiend als das Sein. Auch die
Negationen des Seins sind. Bei Buddha

wird an der Erfahrung des Nichtseins

in Uebel, Krankheit und Tod
das Absolute transparent
Das «Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit

vom Ganzen» (Schleiermacher)

ist zugleich der schlechthinniger
Freiheit von der Abhängigkeit an das
Einzelne, das unsern triebhaften oder
moralischen Wünschen zuwider läuft
(Vgl. Luthers «Freiheit eines
Christenmenschen»).

Das Absolute kann an irgend einem
relativen Anlass offenbar (evident)
werden. Wird nun irgend ein solcher

Anlass der religiösen Einsicht verabsolutiert,

als ob nur dank ihm der
Mensch religiös gläubig werden könnte,

dann ist das Vorurteil, der
Aberglauben geschaffen. Statt der Religion
entstehen geschichtlich überlieferte
Kirchen.
Paulus ist ein Musterbeispiel dieses
grundsätzlichen Widerspruchs. Indem
er die christliche Kirche gründet,

Paulus -der Stifter des Christentums

95


	Die Frau der Gesellschaft

