
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 9

Artikel: Marxismus - das Elend der Philosophie

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Theorien und Prognosen von
Marx erklären lassen. Wir haben seither

auch die Wissenschaften weiter
entwickelt, haben vor allem den
Menschen entdeckt und ein ganzes Netz

von Wissenschaften geschaffen, die
sich mit ihm befassen, uns über seine
Reaktionen und seine Handlungsweisen

orientieren, Psychologie, Soziologie,

Sozialpsychologie, Verhaltenswissenschaft.

Um nur den Namen eines
Grossen zu nennen, der uns Entscheidendes

über den Menschen gesagt
hat und von dessen Erkenntnissen
Marx noch nichts wusste: Sigmund
Freud!
Und wir erleben in den letzten
Jahrzehnten wenigstens in den USA, aber
allmählich auch in anderen Ländern,
selbst im Ostblock, mit dem Aufkommen

der Allgemeinen Semantik, der
Lehre von der Bedeutung der Worte
das Entstehen einer neuen
Wissenschaftsdisziplin, die wie nur wenige
andere uns über unser Denken
aufklären kann. Denn sie unterrichtet uns
über das wichtigste Instrument unseres

Denkens und über sein Verhältnis
zum Denken, in der Folge auch über
das Handeln, über die Sprache. Wir
denken ja in Worten und Begriffen, in
Sprachsymbolen, die durch Geräusche

des Mundes erzeugt oder mit
bestimmten Zeichen auf dem Papier
festgehalten werden, wir bewahren
unsere Erkenntnisse und Erfahrungen
mittels dieser Sprachsymbole in uns
auf. Aus dem Alltagsleben wie aus
Diskussionen wissen wir aber auch
um die Vieldeutigkeit der Worte, die,
wie der Semantiker Korzybski einmal
formuliert hat, sich zur Wirklichkeit
verhalten wie die Landkarte zum
Gelände. Ein anderer führender Semantiker

sprach einmal von dem «Käfig
der Worte», in dem wir leben.
Ist aber in einem Käfig ein freies Denken

möglich? Können wir den Begriff
des freien Denkens überhaupt so präzis

definieren, dass er jeder Kritik der
Psychologen, Soziologen, Semantiker
standhält? Vielleicht kommen wir
einer solchen hieb- und stichfesten
Definition am nächsten, wenn wir sagen,
man ist nicht, man wird Freidenker,
wird es im Laufe eines langen Lebens,

wenn man Stück für Stück die natürlichen,

gesellschaftsbedingten und

durch das Denkinstrument Sprache
hervorgerufenen Grenzen des Denkens

erkannt hat. Damit verlegt sich
der Begriff des freien Denkens aus

der Vergangenheit und ihren
Auffassungen darüber in die Gegenwart und
die Zukunft ist eine der Lebensaufgaben,

die im Prinzip jedem Menschen
gestellt ist und an der er Tag für Tag
zu arbeiten hat.
Das Welt- und Lebensbild, das uns ein
freies Denken vermitteln kann, war vor
fünfzig Jahren anders als heute und
wird in zwanzig Jahren wieder ein
anderes sein. In den Freidenkerorganisationen

wird ja auch um ein Weltbild

gerungen, das jenes der religiösen

Glaubenssysteme ablösen und
ihnen als menschliches und
gesellschaftliches Zielbild zusätzlich zur
Ablehnung ihrer Welterklärungen
entgegengesetzt werden kann. Das
«Humanistische Manifest» der Schweizer
Freidenker-Vereinigung zählt zu den
Bemühungen um ein freidenkerisches
Gesellschaftsbild. Es gründet sich
nicht zuletzt auf die wissenschaftlich
gesicherten Erkenntnisse, die heute
vorliegen.
Wir wissen aber auch, dass die
Wissenschaft nicht still steht, dass die
Naturwissenschaften wie
Humanwissenschaften unausgesetzt neue
Erkenntnisse produzieren, von denen
sich viele noch nicht im Bewusstsein
der Allgemeinheit verankert haben
und von ihm verarbeitet worden sind.
Auch unsere Erkenntnisse sind wie
die ganze Welt einem unausgesetzten
Wandel unterworfen. Ein wesentlicher
Schritt auf dem Weg zu einem freien
Denken, so weit dies innerhalb der

Ich habe mich gefreut, dass meine
Besinnnung über das Wesen des
Marxismus andere angeregt hat, sich auch
darüber Gedanken zu machen. Das

war ja der Zweck der Uebung.
Das «Elend der Philosophie» ist ein
Titel eines Buches von Marx,
geschrieben in Antwort auf Proudhons
«Philosophie des Elends». Die
materialistische Definition der Arbeit, die
ich zitiert habe, stammt aus diesem
Buch (Stuttgart, Dietz Verlag, 1907,
S. 24) und nicht aus dem Kapital, wie
ich irrtümlicherweise gesagt habe —
dies zur Kenntnisnahme von F.

Richtscheit, der nach der Quelle gefragt
hat. Umgekehrt irrt sich Gesinnungsfreund

Richtscheid auch seinerseits,
wenn er sagt, das Zitat aus dem
Kapital stehe im Nachwort zur zweiten

oben angedeuteten Grenzen dem
Menschen möglich ist, besteht wohl in
der Anerkennung dieses Wandels, also

in einer dynamischen, statt einer
statischen Weltauffassung und damit
in der Bereitschaft zur steten Korrektur

der eigenen Anschauungen, wenn
neue Erkenntnisse und veränderte
Umstände dies erforderlich machen.
Ein Beispiel solcher Selbstkorrektur
hat der grosse Freidenker Bertrand
Russell geliefert, der in seiner Jugend
und zur Zeit des Ersten Weltkrieges
leidenschaftlicher Pazifist war und dafür

sogar ins Gefängnis gegangen ist,
im Zweiten Weltkrieg sich aber positiv
für den Krieg Englands und seiner
Verbündeten gegen die Bestie Hitler
und dessen Mordbanditen einsetzte.
Die Befreiung von religiösen und
zeitbedingten gesellschaftlichen Vorurteilen,

die Beachtung der «Sprachfallen»,

die sich aus der Vieldeutigkeit
aller Worte, besonders aber der
abstrakten Begriffe ergeben, die
Erkenntnis vom unaufhörlichen Wandel
aller Dinge einschliesslich der steten
Fortentwicklung der wissenschaftlichen

Erkenntnisse, die Bereitschaft
zu der daraus resultierenden
Selbstkorrektur der eigenen Anschauungen,
das sind wohl die wichtigsten Schritte
auf dem Weg zu echtem Freidenkertum,

welches diesen Namen verdient.
Wer sie entschlossen geht, wird einmal
sein Leben als vollgültiger Freidenker
beschliessen können.

Walter Gyssling

Auflage. Es steht im Vorwort zur zweiten

Auflage.
Zurück zum Titel! Marx meint damit,
die Philosophie sei bankrott. Viel mehr
ist er ein unglücklicher Liebhaber der
Philosophie, der an ihr gescheitert ist.
Nicht umgekehrt. Das hohe Ideal der
Philosophie, das sich in vielen
Völkern und zu allen Zeiten immer wieder

erneuert hat (philosophia peren-
nis) entspringt aus ihrer ureigenen Frage

nach dem Sein und der Wahrheit,
die sich abhebt von dem, wie Erfahrung

jeweils aussieht und wie sich der
Mensch erfährt — als fragwürdig nämlich.

Sie hebt sich ab und erhebt sich
über natürliche und gesellschaftliche
Zwänge und Bedingtheiten, die immer
«relativ» sind.

Marxismus— das Elend der Philosophie

72



Ich wende mich nun meinen
Gesprächspartnern zu.
Gesinnungsfreund Hans Titze sagt:
«Ich lehne seine grundsätzlichen
Ansichten ab. Dies bedeutet aber nicht,
dass er nicht auch Gutes gesagt hat,

was allerdings meist nicht von ihm

selber stammt.»
Nun hätte ich gerne gewusst, was für
«grundsätzliche Ansichten» er ablehnt.
Darüber verlautet kein einziges Wort.

Solange er seine «Ablehnung» nicht
äussert und begründet, bleibt sie seine
Privatangelegenheit.
Zum Schluss des Satzes: Wahrheit ist
nie ein geistiges Privateigentum —
trotzdem es ein Amt zum Schutz dafür

gibt. «Wer kann was Kluges, wer
was Dummes denken, das nicht die
Vorwelt schon gedacht.» Oder: «Fahr

hin, Original in deiner Pracht!». Etwas

ist so oder nicht so und nicht anders.
So belehrt uns die Logik. Wahrheit
steht in keines Menschen Belieben. In

der Hauptsache bin ich vollständig mit
ihm einverstanden! Empirische
Verhältnisse ändern sich beständig; daher
ist alles empirische Wissen von ihnen
auf sie bezogen und gilt nicht für
veränderte Verhältnisse. Deswegen
lässt sich aus empirischen
Wissenschaften keine ethische Norm für unser

Verhalten ableiten. Deswegen sind

Marxisten, die «festverankert an den

Kategorien des vorigen Jahrhunderts
sind» hoffnungslos festgefahren:
«Heute sind aber die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Verhältnisse
völlig anders, daher müsste es auch
eine andere Anschauung als die von
Marx geben.» Gut gebrüllt, Titze!
Arturo wärmt die marxistische
Meinung wieder auf, «dass es keine vom
denkenden Wesen unabhängige
Aussenwelt gebe», und das sei «eine von
vielen Philosophen vertretene
Ansicht». Er nenne mir einen einzigen
— und ich werde für die Belehrung
dankbar sein. Bis anhin kenne ich
keinen. Ferner behauptet er,
«offensichtlich stelle ich mich auf Seiten
dieses nichtexistierenden Idealismus».

Zu seiner Belehrung möchte
ich ihn auf mein Buch Dialektische
Philosophie (A. Francke Verlag)
verweisen, wo er folgende Sätze lesen
kann: «Das Subjekt, das sich auf ein
Objekt richtet, wird an diesem Objekt
immer eine Schranke, eine Grenze
finden, welche die Identifikation des
Seins in Form des Bewusstseins oder
Gedachtseins mit dem Sein selber un¬

möglich macht. Das Sein in Form des
Bewusstseins ist nicht das Sein
selbst.» Und was soll die Anspielung
auf Kants moralischen Gottesbeweis?
Was hat sie mit meinem Kantzitat zu
schaffen? Gar nichts. In ihm ist von
der Ursprünglichkeit des logischen
(wahrheitsgemässen) Denkens die Rede.

Was schliesslich das von Ferdinand
Richtscheit angeführte Marxzitat aus
den Thesen gegen Feuerbach betrifft,
so ist dazu zu bemerken: die Kategorie

«Veränderung» gehört, wie jede
echte Kategorie, zum idealen Sein,
das sich nicht verändert, aber für
alles Verständliche gilt. Verschiedene
Voluntaristen und Pragmatisten haben
sich auf das Wesen der allgegenwärtigen

Veränderung besonnen. Wir

Zu «Windmühlen als Stromerzeuger»
und «Contergan oder Radioaktivität?»
Nr. 8

Die erwähnten Beiträge dürfen nicht
unerwidert bleiben. Die Schlussfolgerung

des Verfassers Bachter, dass
Windmühlen Atomkraftwerken überlegen

seien, ist absurd. Die Kapazität
einer derartigen Windmühle betrage
3 Millionen KWh. Die Kapazität des
Wasserkraftwerks der SBB in Amsteg
ist 70mal so gross. Ein mittleres
Atomkraftwerk hat auch bei 60prozentiger
Betriebszeit eine etwa 500mal grössere

Kapazität als die in Dänemark in

Bau befindliche Windmühle. Von einer
Ueberlegenheit dürfte nur in bezug
auf die «Sauberkeit» im Zusammenhang

mit den bekannten Umweltproblemen,

keinesfalls aber in bezug auf
die Leistung, gesprochen werden.
Die Angst vor der Radioaktivität darf
nicht dazu verführen, Behauptungen
aufzustellen, die einer sachlichen
Prüfung nicht standhalten. Ein Kernkraftwerk

ist keine Atombombe. Messungen

über die radioaktive Ausstrahlung
zeigten in ihrer Umgebung kleinere
Messwerte als an verschiedenen
Schweizerorten mit natürlichen
Strahlungswerten.

Ein Grosskonzern der Chemischen
Industrie würde kaum Millionenbeträge
für «Contergan-Opfer» zahlen, wenn
die Ursache dieser Missbildungen in
radioaktiver Strahlung zu suchen
wäre.

brauchen nicht Angst zu haben, dass
die Welt sich nicht verändere, das tut
sie ohnehin. Die philosophische Frage
ist, welchen Sinn Veränderungen
haben, ob sie Veränderungen zum
bessern oder schlechtem sind. Philosophie

hat sich von jeher mit dem Sein
im Werden und mit dem moralischen
Sinn von Handlungen beschäftigt.
Aber Moral — das Bestreben besser
zu werden — gibt es im Marxismus
allerdings nicht. Moral ist bekanntlich
eine «bourgeoise Ideologie». Die
marxistische Einteilung aller Menschen in
Sozialisten (Proletarier, Kommunisten
etc.) und «Bürgerliche» ist ebenso
kindisch wie die christliche Einteilung
aller Menschen in Christen und
«Heiden». Gustav Emil Müller

Problematisch bleibt die Lagerung der
noch Jahrtausende wirksamen,
radioaktiven Abfälle. Als Alternative
verbliebe somit nur der «Energieverzicht»
mit all seinen schwerwiegenden
Folgen. Erfahrungsgemäss ist jedoch
«Herr Schweizer» zu einem solchen
Verzicht nicht bereit, da man die Opfer

immer gerne von einem andern
erwartet. Hans Bolliger

Zu «Glaubensbekenntnis eines
Atheisten», Freidenker Nr. 8

Wenn es nur darauf ankäme, einen
«Gott als Schöpfer von Himmel und
Erde» abzulehnen, dann wäre unser
atheistisches Anliegen eine Banalität,
über die unter vernünftigen
Menschen, die den primitiven Religionsunterricht

ihrer Jugend verdaut und
überstanden haben, zu reden sich
nicht lohnte. Aber wir Freidenker müssen

um eine Stufe höher stehen als
unsere Kirchen-verpflichteten Gegner,
und müssen daher berücksichtigen,
dass es viele Gottesbegriffe gibt, die
auf höherem Niveau stehen, nicht
personifiziert und nicht den Kritiken
ausgesetzt sind, denen jeder personifizierte

Gott letztlich erliegt. Diese Gottesbegriffe

wurden vor ewa 3000 Jahren
von einigen indischen Waldeinsiedlern
in den «Upanischaden» ersonnen,
aber wegen der Monumentalität ihres
Denkens von westlichen Philosophen
kaum verstanden.

Was unsere Leser schreiben

73


	Marxismus - das Elend der Philosophie

