Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 9

Artikel: Marxismus - das Elend der Philosophie
Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

den Theorien und Prognosen von
Marx erklaren lassen. Wir haben seit-
her auch die Wissenschaften weiter
entwickelt, haben vor allem den Men-
schen entdeckt und ein ganzes Netz
von Wissenschaften geschaffen, die
sich mit ihm befassen, uns Uber seine
Reaktionen und seine Handlungswei-
sen orientieren, Psychologie, Soziolo-
gie, Sozialpsychologie, Verhaltenswis-
senschaft. Um nur den Namen eines
Grossen zu nennen, der uns Entschei-
dendes ilber den Menschen gesagt
hat und von dessen Erkenntnissen
Marx noch nichts wusste: Sigmund
Freud!

Und wir erleben in den letzten Jahr-
zehnten wenigstens in den USA, aber
allmahlich auch in anderen L&ndern,
selbst im Ostblock, mit dem Aufkom-
men der Allgemeinen Semantik, der
Lehre von der Bedeutung der Worte
das Entstehen einer neuen Wissen-
schaftsdisziplin, die wie nur wenige
andere uns Uber unser Denken auf-
klaren kann. Denn sie unterrichtet uns
tiber das wichtigste Instrument unse-
res Denkens und liber sein Verhaltnis
zum Denken, in der Folge auch tber
das Handeln, Uber die Sprache. Wir
denken ja in Worten und Begriffen, in
Sprachsymbolen, die durch Geréu-
sche des Mundes erzeugt oder mit
bestimmten Zeichen auf dem Papier
festgehalten werden, wir bewahren
unsere Erkenntnisse und Erfahrungen
mittels dieser Sprachsymbole in uns
auf. Aus dem Alltagsleben wie aus
Diskussionen wissen wir aber auch
um die Vieldeutigkeit der Worte, die,
wie der Semantiker Korzybski einmal
formuliert hat, sich zur Wirklichkeit
verhalten wie die Landkarte zum Ge-
lande. Ein anderer fiihrender Seman-
tiker sprach einmal von dem «Kafig
der Worte», in dem wir leben.

Ist aber in einem Kaéfig ein freies Den-
ken méglich? Konnen wir den Begriff
des freien Denkens {iberhaupt so pra-
zis definieren, dass er jeder Kritik der
Psychologen, Soziologen, Semantiker

standhalt? Vielleicht kommen wir ei-

ner solchen hieb- und stichfesten De-
finition am n&chsten, wenn wir sagen,
man ist nicht, man wird Freidenker,
wird es im Laufe eines langen Lebens,
wenn man Stiick fir Stiick die natirli-
chen, gesellschaftsbedingten und
durch das Denkinstrument Sprache
hervorgerufenen Grenzen des Den-
kens erkannt hat. Damit verlegt sich
der Begriff des freien Denkens aus

72

der Vergangenheit und ihren Auffas-
sungen dariber in die Gegenwart und
die Zukunft ist eine der Lebensaufga-
ben, die im Prinzip jedem Menschen
gestellt ist und an der er Tag fiir Tag
zu arbeiten hat.

Das Welt- und Lebensbild, das uns ein
freies Denken vermitteln kann, war vor
funfzig Jahren anders als heute und
wird in zwanzig Jahren wieder ein
anderes sein. In den Freidenkerorga-
nisationen wird ja auch um ein Welt-
bild gerungen, das jenes der religi6-
sen Glaubenssysteme ablésen und
ihnen als menschliches und gesell-
schaftliches Zielbild zusétzlich zur Ab-
lehnung ihrer Welterklarungen entge-
gengesetzt werden kann. Das «Huma-
nistische Manifest» der Schweizer
Freidenker-Vereinigung zahlt zu den
Bemiihungen um ein freidenkerisches
Gesellschaftsbild. Es griindet sich
nicht zuletzt auf die wissenschaftlich
gesicherten Erkenntnisse, die heute
vorliegen.

Wir wissen aber auch, dass die Wis-
senschaft nicht still steht, dass die
Naturwissenschaften wie Humanwis-
senschaften unausgesetzt neue Er-
kenntnisse produzieren, von denen
sich viele noch nicht im Bewusstsein
der Allgemeinheit verankert haben
und von ihm verarbeitet worden sind.
Auch unsere Erkenntnisse sind wie
die ganze Welt einem unausgesetzten
Wandel unterworfen. Ein wesentlicher
Schritt auf dem Weg zu einem freien
Denken, so weit dies innerhalb der

oben angedeuteten Grenzen dem
Menschen moéglich ist, besteht wohl in
der Anerkennung dieses Wandels, al-
so in einer dynamischen, statt einer
statischen Weltauffassung und damit
in der Bereitschaft zur steten Korrek-
tur der eigenen Anschauungen, wenn
neue Erkenntnisse und verdnderte
Umstédnde dies erforderlich machen.
Ein Beispiel solcher Selbstkorrektur
hat der grosse Freidenker Bertrand
Russell geliefert, der in seiner Jugend
und zur Zeit des Ersten Weltkrieges
leidenschaftlicher Pazifist war und da-
fur sogar ins Gefangnis gegangen ist,
im Zweiten Weltkrieg sich aber positiv
fur den Krieg Englands und seiner
Verbiindeten gegen die Bestie Hitler
und dessen Mordbanditen einsetzte.
Die Befreiung von religiésen und zeit-
bedingten gesellschaftlichen Vorurtei-
len, die Beachtung der «Sprachfal-
len», die sich aus der Vieldeutigkeit
aller Worte, besonders aber der ab-
strakten Begriffe ergeben, die Er-
kenntnis vom unaufhdrlichen Wandel
aller Dinge einschliesslich der steten
Fortentwicklung der wissenschaftli-
chen Erkenntnisse, die Bereitschaft
zu der daraus resultierenden Selbst-
korrektur der eigenen Anschauungen,
das sind wohl die wichtigsten Schritte
auf dem Weg zu echtem Freidenker-
tum, welches diesen Namen verdient.
Wer sie entschlossen geht, wird einmal
sein Leben als vollgiiltiger Freidenker
beschliessen kénnen.

Walter Gyssling

Marxismus —das Elend der Philosophie

Ich habe mich gefreut, dass meine
Besinnnung liber das Wesen des Mar-
xismus andere angeregt hat, sich auch
dariiber Gedanken zu machen. Das
war ja der Zweck der Uebung.

Das «Elend der Philosophie» ist ein
Titel eines Buches von Marx, ge-
schrieben in Antwort auf Proudhons
«Philosophie des Elends». Die mate-
rialistische Definition der Arbeit, die
ich zitiert habe, stammt aus diesem
Buch (Stuttgart, Dietz Verlag, 1907,
S. 24) und nicht aus dem Kapital, wie
ich irrtimlicherweise gesagt habe —
dies zur Kenntnisnahme von F. Richt-
scheit, der nach der Quelle gefragt
hat. Umgekehrt irrt sich Gesinnungs-
freund Richtscheid auch seinerseits,
wenn er sagt, das Zitat aus dem Ka-
pital stehe im Nachwort zur zweiten

Auflage. Es steht im Vorwort zur zwei-
ten Auflage.

Zuriick zum Titel! Marx meint damit,
die Philosophie sei bankrott. Viel mehr
ist er ein ungliicklicher Liebhaber der
Philosophie, der an ihr gescheitert ist.
Nicht umgekehrt. Das hohe Ideal der
Philosophie, das sich in vielen Vol-
kern und zu allen Zeiten immer wie-
der erneuert hat (philosophia peren-
nis) entspringt aus ihrer ureigenen Fra-
ge nach dem Sein und der Wahrheit,
die sich abhebt von dem, wie Erfah-
rung jeweils aussieht und wie sich der
Mensch erfahrt — als fragwiirdig ndm-
lich. Sie hebt sich ab und erhebt sich
Uber natirliche und gesellschaftliche
Zwiange und Bedingtheiten, die immer
«relativ» sind.



Ich wende mich nun meinen Ge-
sprachspartnern zu.
Gesinnnungsfreund Hans Titze sagt:
«Ich lehne seine grundsatzlichen An-
sichten ab. Dies bedeutet aber nicht,
dass er nicht auch Gutes gesagt hat,
was allerdings meist nicht von ihm
selber stammt.»

Nun hétte ich gerne gewusst, was fur
«grundsétzliche Ansichten» er ablehnt.
Dariiber verlautet kein einziges Wort.
Solange er seine «Ablehnung» nicht
aussert und begriindet, bleibt sie seine
Privatangelegenheit.

Zum Schluss des Satzes: Wahrheit ist
nie ein geistiges Privateigentum —
trotzdem es ein Amt zum Schutz da-
fur gibt. «<Wer kann was Kluges, wer
was Dummes denken, das nicht die
Vorwelt schon gedacht.» Oder: «Fahr
hin, Original in deiner Pracht!». Etwas
ist so oder nicht so und nicht anders.
So belehrt uns die Logik. Wahrheit
steht in keines Menschen Belieben. In
der Hauptsache bin ich vollstéandig mit
ihm einverstanden! Empirische Ver-
haltnisse @ndern sich bestandig; daher
ist alles empirische Wissen von ihnen
auf sie bezogen und gilt nicht far
veranderte Verhaltnisse. Deswegen
lasst sich aus empirischen Wissen-
schaften keine ethische Norm fir un-
ser Verhalten ableiten. Deswegen sind
Marxisten, die «festverankert an den
Kategorien des vorigen Jahrhunderts
sind»  hoffnungslos  festgefahren:
«Heute sind aber die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Verhéltnisse
véllig anders, daher miisste es auch
eine andere Anschauung als die von
Marx geben.» Gut gebriillt, Titze!
Arturo warmt die marxistische Mei-
nung wieder auf, «dass es keine vom
denkenden Wesen unabhéngige Aus-
senwelt gebe», und das sei «eine von
vielen Philosophen vertretene An-
sicht». Er nenne mir einen einzigen
— und ich werde fiir die Belehrung
dankbar sein. Bis anhin kenne ich
keinen. Ferner behauptet er, «offen-
sichtlich stelle ich mich auf Seiten
dieses nichtexistierenden Idealis-
mus». Zu seiner Belehrung mochte
ich ihn auf mein Buch Dialektische
Philosophie (A. Francke Verlag) ver-
weisen, wo er folgende Séatze lesen
kann: «Das Subjekt, das sich auf ein
Objekt richtet, wird an diesem Objekt
immer eine Schranke, eine Grenze
finden, welche die Identifikation des
Seins in Form des Bewusstseins oder
Gedachtseins mit dem Sein selber un-

mdglich macht. Das Sein in Form des
Bewusstseins ist nicht das Sein
selbst.» Und was soll die Anspielung
auf Kants moralischen Gottesbeweis?
Was hat sie mit meinem Kantzitat zu
schaffen? Gar nichts. In ihm ist von
der Urspriinglichkeit des logischen
(wahrheitsgemaéassen) Denkens die Re-
de.

Was schliesslich das von Ferdinand
Richtscheit angefiihrte Marxzitat aus
den Thesen gegen Feuerbach betrifft,
so ist dazu zu bemerken: die Kate-
gorie «Verénderung» gehort, wie jede
echte Kategorie, zum idealen Sein,
das sich nicht verandert, aber fir al-
les Verstandliche gilt. Verschiedene
Voluntaristen und Pragmatisten haben
sich auf das Wesen der allgegenwar-
tigen Verédnderung besonnen. Wir

brauchen nicht Angst zu haben, dass
die Welt sich nicht verandere, das tut
sie ohnehin. Die philosophische Frage
ist, welchen Sinn Verdnderungen ha-
ben, ob sie Verdnderungen zum bes-
sern oder schlechtern sind. Philoso-
phie hat sich von jeher mit dem Sein
im Werden und mit dem moralischen
Sinn von Handlungen beschaftigt.
Aber Moral — das Bestreben besser
zu werden — gibt es im Marxismus al-
lerdings nicht. Moral ist bekanntlich
eine «bourgeoise ldeologie». Die mar-
xistische Einteilung aller Menschen in
Sozialisten (Proletarier, Kommunisten
etc.) und «Biirgerliche» ist ebenso kin-
disch wie die christliche Einteilung
aller Menschen in Christen und «Hei-
den». Gustav Emil Miller

Was unsere Leser schreiben

Zu «Windmiihlen als Stromerzeuger»
und «Contergan oder Radioaktivitédt?»
Nr. 8

Die erwdhnten Beitrdge dirfen nicht
unerwidert bleiben. Die Schlussfolge-
rung des Verfassers Bachter, dass
Windmiihlen Atomkraftwerken tiberle-
gen seien, ist absurd. Die Kapazitat
einer derartigen Windmihle betrage
3 Millionen KWh. Die Kapazitat des
Wasserkraftwerks der SBB in Amsteg
ist 70mal so gross. Ein mittleres Atom-
kraftwerk hat auch bei 60prozentiger
Betriebszeit eine etwa 500mal gros-
sere Kapazitat als die in Danemark in
Bau befindliche Windmiihle. Von einer
Ueberlegenheit dirfte nur in bezug
auf die «Sauberkeit» im Zusammen-
hang mit den bekannten Umweltpro-
blemen, keinesfalls aber in bezug auf
die Leistung, gesprochen werden.

Die Angst vor der Radioaktivitat darf
nicht dazu verfithren, Behauptungen
aufzustellen, die einer sachlichen Prii-
fung nicht standhalten. Ein Kernkraft-
werk ist keine Atombombe. Messun-
gen lber die radioaktive Ausstrahlung
zeigten in ihrer Umgebung kleinere
Messwerte als an verschiedenen
Schweizerorten mit natiirlichen Strah-
lungswerten.

Ein Grosskonzern der Chemischen In-
dustrie wiirde kaum Millionenbetrage
fir «Contergan-Opfer» zahlen, wenn
die Ursache dieser Missbildungen in
radioaktiver Strahlung zu suchen
ware.

Problematisch bleibt die Lagerung der
noch Jahrtausende wirksamen. radio-
aktiven Abfalle. Als Alternative ver-
bliebe somit nur der «Energieverzicht»
mit all seinen schwerwiegenden Fol-
gen. Erfahrungsgeméss ist jedoch
«Herr Schweizer» zu einem solchen
Verzicht nicht bereit, da man die Op-
fer immer gerne von einem andern er-
wartet. Hans Bolliger

Zu «Glaubensbekenntnis eines
Atheisten», Freidenker Nr. 8

Wenn es nur darauf ankdme, einen
«Gott als Schoépfer von Himmel und
Erde» abzulehnen, dann ware unser
atheistisches Anliegen eine Banalitét,
liber die unter verninftigen Men-
schen, die den primitiven Religionsun-
terricht ihrer Jugend verdaut und
iiberstanden haben, zu reden sich
nicht lohnte. Aber wir Freidenker miis-
sen um eine Stufe hdher stehen als un-
sere Kirchen-verpflichteten Gegner,
und mussen daher beriicksichtigen, -
dass es viele Gottesbegriffe gibt, die
auf hoherem Niveau stehen, nicht per-
sonifiziert und nicht den Kritiken aus-
gesetzt sind, denen jeder personifizier-
te Gott letztlich erliegt. Diese Gottesbe-
griffe wurden vor ewa 3000 Jahren
von einigen indischen Waldeinsiedlern
in den «Upanischaden» ersonnen,
aber wegen der Monumentalitat ihres
Denkens von westlichen Philosophen
kaum verstanden.

73



	Marxismus - das Elend der Philosophie

