
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 9

Artikel: Der Weg zum Freidenker

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gerufen, ohne die Erinnerung an
andere Unterdrückungen zu haben: zum

Beispiel an die Tschechoslowakei
oder an die Breschnew-Doktrin. Gegen

den Sozialimperialismus, gegen
das, was in der sozialen Revolution

gebraucht wird, als wäre es eine Ideologie

für die Ausdehnung des
russischen Machtbereiches, gegen den

keine Sicherungen da sind Nachdem

sich der Stalinismus entwickelt
hat, ist die Sache nicht mehr eindeutig»

(als ob sie es vorher je gewesen
wäre!) gegen diese Folie haben die
«Wohlhabenden hier (Westen) das
unverdiente Glück, dass ihre .demo¬
kratischen Freiheiten' sogar anfangen
zu leuchten auf der Folie von Unfreiheit,

wie sie im Ostblock nun pervertiert

wird und durch kein Tauwetter
von Dauer bisher unterbrochen wurde.»

Die westlichen Revolutionen
haben das Naturrecht und den Idealismus

im Leibe, und das ist «der Grund
für einen sehr erheblichen
Unterschied zwischen den westlichen Staaten

und der Sowjetunion».
Blochs unbestechlicher Wahrheitssinn
und die daraus entspringende
persönliche Freiheit und Unabhängigkeit
des Urteils spiegelt sich deutlich in

seiner Lebensgeschichte, die nie und

nirgends mit Unfreiheit und
Unterdrückung sich abfindet.
Dem Ersten Weltkrieg, den er als
Wettbewerb zwischen verschiedenen
nationalistischen und kapitalistischen
Interessen verstand, wich er aus und

bekämpfte ihn als neutraler Pazifist
von der Schweiz und Italien aus.
Hitlers Nationalsozialismus zwang ihn
abermals zur Auswanderung, die ihn
über die Schweiz, Wien und Prag in

die Vereinigten Staaten von Amerika
führte. Dort begründete er eine
Zeitschrift «Freies Deutschland», dem so
bedeutende Schriftsteller wie Bert
Brecht, Lion Feuchtwanger, Alexander
Döblin und Heinrich Mann zugehörten.
Nach dem Kriege lehnte Bloch eine
Berufung an die Universität Frankfurt
ab, weil er «nicht dem Kapitalismus
dienen» wollte — eine derartige
Ungereimtheit kann nur einem Marxisten
einfallen! Er ging dann an die
Universität von Leipzig in der DDR. Aber
ach! Seine ideale Vorstellung von
einem marxistischen Sozialismus sah

ganz anders aus als die Wirklichkeit
des kommunistischen Regimes in
Ostdeutschland. Obschon er offiziell von
der Partei geehrt und als Musterphi¬

losoph des Kommunismus gefeiert
wurde, konnte er die Einwände seines
philosophischen Gewissens nicht zum
Schweigen bringen. Er trat der Partei

nicht bei. Er wurde zwangsweise
entlassen. Seine Studenten fielen
wegen ihres «Revisionismus» unbequem
auf. Der Bau der Berliner Mauer gab
ihm den Rest. Von einer Vortragsreise
in der Bundesrepublik (1961) kehrte
er nicht mehr in den Osten zurück;
wie durch ein Wunder konnte er seine
Manuskripte über die Grenze schmuggeln.

Als Professor in Tübingen entfaltete
er seine grossartige schriftstellerische
Tätigkeit. Es gibt nichts Genussreicheres

als seine «Tübinger Einleitung
in die Philosophie». Seine Hauptwerke

entstehen. Ich kenne kein zweites
Buch eines Marxisten, das Hegel nicht
verdreht und schmälert und seiner
Grösse so gerecht wird, wie Blochs
«Subjekt-Objekt, Erläuterungen zu
Hegel».
«Thomas Münzer als Theologe der
Revolution» (1962 zweite überarbeitete

Fassung) enthält ein Hauptanliegen
des Philosophen, seine Auffassung
des Christentums mit seiner Auffassung

der marxistischen Heilslehre in

Einklang zu bringen. «Das Christentum

hat die Revolte im Leibe», sagt

Die Diskussion, die sich in diesen
Blättern über die Beziehungen
zwischen Freidenkertum und Marxismus
abgespielt hat und hoffentlich noch
weiter geht, lenfct unvermeidlich den
Blick auf das Wesen des Freidenker-
tums. Wer ist Freidenker, was ist freies

Denken?
Wir haben bei früherer Gelegenheit
schon auf die unvermeidlichen Grenzen

hingewiesen, die dem freien Denken,

jeder Freiheit, gesetzt sind, weil
der Mensch eben auch ein Stück Natur

ist und damit zwangsläufig den
Naturgesetzen unterliegt, leben will,
Nahrung, Schlaf und manch anderes
benötigt. Auch wiesen wir bei dieser
Gelegenheit auf die Faktoren der
gesellschaftlichen Umwelt hin, die das
Denken des Menschen seit seiner
Kindheit beeinflussen. Einige davon,
vor allem den religiösen Aberglauben

und seine Verfilzung mit
politischen wie gesellschaftlichen
Herrschaftssystemen und wirtschaftlicher

er. In seinem späten Hauptwerk «Prinzip

Hoffnung» wird sein religiöser
Sozialismus, im Gegensatz zu den
christlichen, theologischen Dogmen und im

Gegensatz zu dem sturen marxistischen

Materialismus ausführlich
begründet. Aehnlich wie bei T. de Chardin

bewegt sich das Universum dem
Endziel des Guten zu. Das ist
Hoffnung, die keine Gewissheit oder
wissenschaftlich beweisbare Tatsache
ist. Dahingegen stellt die «nüchterne
Analyse die vorhandene Möglichkeit
als unverrückbares Ziel heraus:
Herstellung der klassenlosen Gesellschaft,

Abschaffung des Privateigentums

an den Produktionsmitteln,
Aufhebung des Unterschiedes zwischen
Kapital und Arbeit, zwischen Herr und
Knecht, Abschaffung der Mühseligen
und Beladenen, der Erniedrigten und
Beleidigten — das alles kann nur im

Zusammenhang mit dem geschehen,
was auch der gesellschaftlichen
Wirklichkeit entspricht.» Blochs
leidenschaftliche Bejahung der Religion
macht ihn für jeden Marxisten
unverdaulich. Das Christentum wird der
Philosophie eingeordnet in seinen
späten Werken: «Naturrecht und
menschliche Würde» (1961) und
«Atheismus im Christentum» (1968).

Gustav Emil Müller

Ausbeutung zu bekämpfen, war seit
Jahrzehnten und ist noch eine der
Hauptaufgaben der freidenkerischen
Organisationen in allen Ländern, wo
solche bestehen.
Gerade diese Kämpfe der
Freidenkerorganisationen, die Erkenntnis des
gewichtigen Einflusses der Umwelt
haben nun viele Freidenker, wenn auch
keineswegs alle, in die Nähe des
Marxismus geführt oder selbst zu seinen
Anhängern gemacht. Der Autor dieser
Zeilen bekennt offen, dass er selbst
entscheidende ökonomische wie
gesellschaftspolitische Grunderkenntnisse

von Marx bejaht, allerdings ohne
ihren zeitbedingten Charakter und die
sich daraus ergebenden Begrenztheiten

zu verkennen.
Wir leben in einer anderen Zeit und
unter anderen Umständen als Marx
und Engels, nicht nur in bedeutend
weiterentwickelten wirtschaftlichen
Verhältnissen, die sich auch heute
noch, wenngleich nicht vollständig mit

Der Weg zum Freidenker

71



den Theorien und Prognosen von
Marx erklären lassen. Wir haben seither

auch die Wissenschaften weiter
entwickelt, haben vor allem den
Menschen entdeckt und ein ganzes Netz

von Wissenschaften geschaffen, die
sich mit ihm befassen, uns über seine
Reaktionen und seine Handlungsweisen

orientieren, Psychologie, Soziologie,

Sozialpsychologie, Verhaltenswissenschaft.

Um nur den Namen eines
Grossen zu nennen, der uns Entscheidendes

über den Menschen gesagt
hat und von dessen Erkenntnissen
Marx noch nichts wusste: Sigmund
Freud!
Und wir erleben in den letzten
Jahrzehnten wenigstens in den USA, aber
allmählich auch in anderen Ländern,
selbst im Ostblock, mit dem Aufkommen

der Allgemeinen Semantik, der
Lehre von der Bedeutung der Worte
das Entstehen einer neuen
Wissenschaftsdisziplin, die wie nur wenige
andere uns über unser Denken
aufklären kann. Denn sie unterrichtet uns
über das wichtigste Instrument unseres

Denkens und über sein Verhältnis
zum Denken, in der Folge auch über
das Handeln, über die Sprache. Wir
denken ja in Worten und Begriffen, in
Sprachsymbolen, die durch Geräusche

des Mundes erzeugt oder mit
bestimmten Zeichen auf dem Papier
festgehalten werden, wir bewahren
unsere Erkenntnisse und Erfahrungen
mittels dieser Sprachsymbole in uns
auf. Aus dem Alltagsleben wie aus
Diskussionen wissen wir aber auch
um die Vieldeutigkeit der Worte, die,
wie der Semantiker Korzybski einmal
formuliert hat, sich zur Wirklichkeit
verhalten wie die Landkarte zum
Gelände. Ein anderer führender Semantiker

sprach einmal von dem «Käfig
der Worte», in dem wir leben.
Ist aber in einem Käfig ein freies Denken

möglich? Können wir den Begriff
des freien Denkens überhaupt so präzis

definieren, dass er jeder Kritik der
Psychologen, Soziologen, Semantiker
standhält? Vielleicht kommen wir
einer solchen hieb- und stichfesten
Definition am nächsten, wenn wir sagen,
man ist nicht, man wird Freidenker,
wird es im Laufe eines langen Lebens,

wenn man Stück für Stück die natürlichen,

gesellschaftsbedingten und

durch das Denkinstrument Sprache
hervorgerufenen Grenzen des Denkens

erkannt hat. Damit verlegt sich
der Begriff des freien Denkens aus

der Vergangenheit und ihren
Auffassungen darüber in die Gegenwart und
die Zukunft ist eine der Lebensaufgaben,

die im Prinzip jedem Menschen
gestellt ist und an der er Tag für Tag
zu arbeiten hat.
Das Welt- und Lebensbild, das uns ein
freies Denken vermitteln kann, war vor
fünfzig Jahren anders als heute und
wird in zwanzig Jahren wieder ein
anderes sein. In den Freidenkerorganisationen

wird ja auch um ein Weltbild

gerungen, das jenes der religiösen

Glaubenssysteme ablösen und
ihnen als menschliches und
gesellschaftliches Zielbild zusätzlich zur
Ablehnung ihrer Welterklärungen
entgegengesetzt werden kann. Das
«Humanistische Manifest» der Schweizer
Freidenker-Vereinigung zählt zu den
Bemühungen um ein freidenkerisches
Gesellschaftsbild. Es gründet sich
nicht zuletzt auf die wissenschaftlich
gesicherten Erkenntnisse, die heute
vorliegen.
Wir wissen aber auch, dass die
Wissenschaft nicht still steht, dass die
Naturwissenschaften wie
Humanwissenschaften unausgesetzt neue
Erkenntnisse produzieren, von denen
sich viele noch nicht im Bewusstsein
der Allgemeinheit verankert haben
und von ihm verarbeitet worden sind.
Auch unsere Erkenntnisse sind wie
die ganze Welt einem unausgesetzten
Wandel unterworfen. Ein wesentlicher
Schritt auf dem Weg zu einem freien
Denken, so weit dies innerhalb der

Ich habe mich gefreut, dass meine
Besinnnung über das Wesen des
Marxismus andere angeregt hat, sich auch
darüber Gedanken zu machen. Das

war ja der Zweck der Uebung.
Das «Elend der Philosophie» ist ein
Titel eines Buches von Marx,
geschrieben in Antwort auf Proudhons
«Philosophie des Elends». Die
materialistische Definition der Arbeit, die
ich zitiert habe, stammt aus diesem
Buch (Stuttgart, Dietz Verlag, 1907,
S. 24) und nicht aus dem Kapital, wie
ich irrtümlicherweise gesagt habe —
dies zur Kenntnisnahme von F.

Richtscheit, der nach der Quelle gefragt
hat. Umgekehrt irrt sich Gesinnungsfreund

Richtscheid auch seinerseits,
wenn er sagt, das Zitat aus dem
Kapital stehe im Nachwort zur zweiten

oben angedeuteten Grenzen dem
Menschen möglich ist, besteht wohl in
der Anerkennung dieses Wandels, also

in einer dynamischen, statt einer
statischen Weltauffassung und damit
in der Bereitschaft zur steten Korrektur

der eigenen Anschauungen, wenn
neue Erkenntnisse und veränderte
Umstände dies erforderlich machen.
Ein Beispiel solcher Selbstkorrektur
hat der grosse Freidenker Bertrand
Russell geliefert, der in seiner Jugend
und zur Zeit des Ersten Weltkrieges
leidenschaftlicher Pazifist war und dafür

sogar ins Gefängnis gegangen ist,
im Zweiten Weltkrieg sich aber positiv
für den Krieg Englands und seiner
Verbündeten gegen die Bestie Hitler
und dessen Mordbanditen einsetzte.
Die Befreiung von religiösen und
zeitbedingten gesellschaftlichen Vorurteilen,

die Beachtung der «Sprachfallen»,

die sich aus der Vieldeutigkeit
aller Worte, besonders aber der
abstrakten Begriffe ergeben, die
Erkenntnis vom unaufhörlichen Wandel
aller Dinge einschliesslich der steten
Fortentwicklung der wissenschaftlichen

Erkenntnisse, die Bereitschaft
zu der daraus resultierenden
Selbstkorrektur der eigenen Anschauungen,
das sind wohl die wichtigsten Schritte
auf dem Weg zu echtem Freidenkertum,

welches diesen Namen verdient.
Wer sie entschlossen geht, wird einmal
sein Leben als vollgültiger Freidenker
beschliessen können.

Walter Gyssling

Auflage. Es steht im Vorwort zur zweiten

Auflage.
Zurück zum Titel! Marx meint damit,
die Philosophie sei bankrott. Viel mehr
ist er ein unglücklicher Liebhaber der
Philosophie, der an ihr gescheitert ist.
Nicht umgekehrt. Das hohe Ideal der
Philosophie, das sich in vielen
Völkern und zu allen Zeiten immer wieder

erneuert hat (philosophia peren-
nis) entspringt aus ihrer ureigenen Frage

nach dem Sein und der Wahrheit,
die sich abhebt von dem, wie Erfahrung

jeweils aussieht und wie sich der
Mensch erfährt — als fragwürdig nämlich.

Sie hebt sich ab und erhebt sich
über natürliche und gesellschaftliche
Zwänge und Bedingtheiten, die immer
«relativ» sind.

Marxismus— das Elend der Philosophie

72


	Der Weg zum Freidenker

