
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 9

Artikel: Ernst Bloch

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gratiswohnung und das Pfarrgärtchen
missgönnten. Doch der Versuch, aus
einer interessanten Rechtsfrage eine
simple Neidfrage zu machen, ist zu

primitiv, als dass er einen grösseren
Teil der Bevölkerung zu überzeugen
vermöchte. Auch die (beispielsweise
im «Wort zum Sonntag» vom 21. Mai
1977 aufgestellte) Behauptung, den
Initianten gehe es lediglich darum,
den von den kirchlichen Organisationen

unterstützten Hilfsbedürftigen
«eins auszuwischen», ist natürlich völlig

aus der Luft gegriffen. Solche Worte

haben kurze Beine.
Was die sozialen Leistungen der
Kirchen betrifft, drängen sich einige
Feststellungen auf: Im Mittelalter und
zum Teil bis in die Neuzeit hinein
erfüllten die Kirchen neben der religiösen

Betreuung der Bevölkerung
mancherlei wichtige Funktionen. Sie
besorgten das Schulwesen, das
Zivilstands- und das Bestattungswesen,
die Fürsorge für Arme und Kranke
usw. Es ist unbestritten, dass die
religiösen Organisationen in dieser
Beziehung erhebliche Verdienste erwarben.

Nun wurden aber diese Aufgaben
in neuerer Zeit mehr und mehr und
schliesslich umfassend vom Staat
übernommen bzw. durch Verfassung
und Gesetze geregelt. Das Verdienst
um die Entwicklung des früheren
Obrigkeitsstaats zu einem modernen
Sozialstaat kommt dem Liberalismus und
dem Sozialismus zu, die sich bei aller
prinzipiellen Gegensätzlichkeit auf
bestimmte sozial- und bildungspolitische
Ziele einigen konnten. So ist heute
das Schulwesen grundsätzlich Sache
des Staates, der im übrigen auch alle
Bereiche der Sozialversicherung
regelt oder selbst besorgt. Wenn,
ungeachtet dieser Tatsachen, die Landeskirchen

argumentieren, dass sie
im Staat wichtige, nur von ihnen
zu erbringende soziale Funktionen
erfüllen, so ist dies etwa dasselbe, wie
wenn jemand behauptete, die körperlichen

Organe des Menschen genügten

nicht, sie müssten notwendigerweise

Duplikate bekommen, damit ihre
Funktionen gesichert seien; man müsse

also zum Beispiel dem Dünndarm,
der Gallen- und der Harnblase zusätzlich

noch einen künstlichen Dünndarm,

eine künstliche Gallen- und eine
ebensolche Harnblase beschaffen.
Wenn der Staat, der mit allen notwendigen

Organen für die richtige
Ausübung der sozialen Funktionen aus¬

gestattet ist, dieser seiner Aufgabe
nicht gewachsen ist, dann ist er krank,
und dann muss sofort alles getan werden,

um die Krankheit zu beheben
und die betreffenden Organe wieder
voll funktionstüchtig zu machen.
In den letzten zwanzig Jahren ist in

den Kirchen ein starker Trend
festzustellen, ihre Tätigkeit vom rein
Religiösen auf das Gebiet des Sozialen
(und nicht zuletzt auf den Bereich
blosser Unterhaltung) auszudehnen.
Das aber kann zu einer gefährlichen
Verkümmerung der eigenen Sozialorgane

des Staates und zu einer
verhängnisvollen Abhängigkeit des Staates

von den Kirchen führen. Würde
der Staat die beträchtlichen Summen,
die er vorab seiner geistlichen
Hausmacht, der Evangelisch-reformierten
Landeskirche, zuführt, zur Stärkung
der eigenen Sozialinstitutionen
verwenden, könnten diese noch um einiges

wirksamer arbeiten. Der staatliche
Sozialdienst ist dem kirchlichen schon
deshalb vorzuziehen, weil der Bürger
dem Staat gegenüber in der Regel
einen Rechtsanspruch besitzt, wogegen
er die Sozialhilfe der Kirche gewissermassen

als Gnadenakt entgegennehmen

muss.
Jedenfalls reicht der Hinweis auf die
sozialen Leistungen der drei kirchlichen

Organisationen beileibe nicht
aus, um den ihnen gewährten Sonderstatus

und die damit verbundene massive

Finanzhilfe des Staates zu
rechtfertigen. Natürlich wäre es dem Staat
unbenommen, nach Entlassung der
privilegierten Körperschaften ins
Privatrecht den auf sozialem Gebiet
tätigen Glaubensgemeinschaften und
Weltanschauungsgruppen eine
Subvention zukommen zu lassen, und zwar
nach Massgabe ihrer Leistungen. Es
wäre also beispielsweise auch die
Heilsarmee zu berücksichtigen, die im
Verhältnis zur Zahl ihrer Mitglieder
wohl weit grössere soziale Leistungen
erbringt als die anerkannten,
privilegierten Kirchen.
Bleibt noch ein Wort zu sagen zu einigen

seltsamen Bemerkungen, mit
denen der Zürcher Regierungsrat seine
Weisung vom 22. September 1976 an
den Kantonsrat «ausschmückte». Man
traut seinen Augen kaum, wenn man
liest, dass sich der Bürger bei der
Lösung der letzten Grenzfragen des
Lebens an kollektiv erarbeitete
Auffassungen anlehnen müsse; er brauche
als Hilfe zum Verständnis der über¬

greifenden Fragen eine allgemeine,
dem Staat entsprechende Autorität,
die ihm das Gefühl einer gewissen
Sicherheit vermitteln könne. Seit wann
ist es Sache der Regierung, den
Bürgern eine bestimmte weltanschauliche
Richtung ans Herz zu legen? Ist im

übrigen die Sache so zu verstehen,
dass der Regierungsrat des Standes
Zürich die Autorität bzw. Glaubwürdigkeit

ausschliesslich den drei
«staatlich anerkannten Personen des
öffentlichen Rechts» (denen er weiterhin

den Geldhahnen offenhalten will)
zuerkennen möchte? Das wäre
schlimm, denn es wäre gleichbedeutend

mit einer Ohrfeige für jene
abertausend Bürger, die zwar guten
Willens sind, aber einen Glauben oder
eine Weltanschauung besitzen, die
nicht in die obrigkeitlich-staatliche
Dreilochschablone passen. An anderer

Stelle dieser Weisung steht zu
lesen: «Der Staat ist darauf angewiesen,
dass seine Bürger einigermassen
übereinstimmende Vorstellungen von
Gut und Böse besitzen und darnach
leben.» O heiliger Ambrosius, wie weit
sind wir gekommen! Einer pluralistischen

Gesellschaft von Staates wegen
eine Gleichschaltung des Gewissens
und der Gewissensmeinungen
vorschreiben zu wollen, das geht nun
wirklich zu weit! Zumutungen solcher
Art sind geeignet, den «Nervus helve-
ticus» des Bürgers in erheblicher Weise

zu strapazieren. Adolf Bossart

Ernst Bloch
Ein Denker von unerschütterlichem
Wahrheitssinn

Ernst Bloch wurde 1885 in Ludwigshafen

am Rhein geboren. Nun hat er
uns, reich beschenkt, verlassen. Er ist
nicht nur einer der schärfsten Denker
der Gegenwart gewesen, sondern
auch einer der besten Stilisten unter
den deutschen Philosophen. Seine
Schriften zu lesen, ist immer ein

Hochgenuss, auch wenn sie die
gründlichsten philosophischen Fragen
meistern und auch wenn man mit
seinem Marxismus nicht einverstanden
ist.
Das unerschütterliche Fundament
eines der Wahrheit allein verpflichteten
philosophischen Denkens verliess ihn
nie. Und so schrieb er, der Marxist,
Sätze wie diese: «Es wird nicht nur

gegen kapitalistische Unterdrückung

70



gerufen, ohne die Erinnerung an
andere Unterdrückungen zu haben: zum

Beispiel an die Tschechoslowakei
oder an die Breschnew-Doktrin. Gegen

den Sozialimperialismus, gegen
das, was in der sozialen Revolution

gebraucht wird, als wäre es eine Ideologie

für die Ausdehnung des
russischen Machtbereiches, gegen den

keine Sicherungen da sind Nachdem

sich der Stalinismus entwickelt
hat, ist die Sache nicht mehr eindeutig»

(als ob sie es vorher je gewesen
wäre!) gegen diese Folie haben die
«Wohlhabenden hier (Westen) das
unverdiente Glück, dass ihre .demo¬
kratischen Freiheiten' sogar anfangen
zu leuchten auf der Folie von Unfreiheit,

wie sie im Ostblock nun pervertiert

wird und durch kein Tauwetter
von Dauer bisher unterbrochen wurde.»

Die westlichen Revolutionen
haben das Naturrecht und den Idealismus

im Leibe, und das ist «der Grund
für einen sehr erheblichen
Unterschied zwischen den westlichen Staaten

und der Sowjetunion».
Blochs unbestechlicher Wahrheitssinn
und die daraus entspringende
persönliche Freiheit und Unabhängigkeit
des Urteils spiegelt sich deutlich in

seiner Lebensgeschichte, die nie und

nirgends mit Unfreiheit und
Unterdrückung sich abfindet.
Dem Ersten Weltkrieg, den er als
Wettbewerb zwischen verschiedenen
nationalistischen und kapitalistischen
Interessen verstand, wich er aus und

bekämpfte ihn als neutraler Pazifist
von der Schweiz und Italien aus.
Hitlers Nationalsozialismus zwang ihn
abermals zur Auswanderung, die ihn
über die Schweiz, Wien und Prag in

die Vereinigten Staaten von Amerika
führte. Dort begründete er eine
Zeitschrift «Freies Deutschland», dem so
bedeutende Schriftsteller wie Bert
Brecht, Lion Feuchtwanger, Alexander
Döblin und Heinrich Mann zugehörten.
Nach dem Kriege lehnte Bloch eine
Berufung an die Universität Frankfurt
ab, weil er «nicht dem Kapitalismus
dienen» wollte — eine derartige
Ungereimtheit kann nur einem Marxisten
einfallen! Er ging dann an die
Universität von Leipzig in der DDR. Aber
ach! Seine ideale Vorstellung von
einem marxistischen Sozialismus sah

ganz anders aus als die Wirklichkeit
des kommunistischen Regimes in
Ostdeutschland. Obschon er offiziell von
der Partei geehrt und als Musterphi¬

losoph des Kommunismus gefeiert
wurde, konnte er die Einwände seines
philosophischen Gewissens nicht zum
Schweigen bringen. Er trat der Partei

nicht bei. Er wurde zwangsweise
entlassen. Seine Studenten fielen
wegen ihres «Revisionismus» unbequem
auf. Der Bau der Berliner Mauer gab
ihm den Rest. Von einer Vortragsreise
in der Bundesrepublik (1961) kehrte
er nicht mehr in den Osten zurück;
wie durch ein Wunder konnte er seine
Manuskripte über die Grenze schmuggeln.

Als Professor in Tübingen entfaltete
er seine grossartige schriftstellerische
Tätigkeit. Es gibt nichts Genussreicheres

als seine «Tübinger Einleitung
in die Philosophie». Seine Hauptwerke

entstehen. Ich kenne kein zweites
Buch eines Marxisten, das Hegel nicht
verdreht und schmälert und seiner
Grösse so gerecht wird, wie Blochs
«Subjekt-Objekt, Erläuterungen zu
Hegel».
«Thomas Münzer als Theologe der
Revolution» (1962 zweite überarbeitete

Fassung) enthält ein Hauptanliegen
des Philosophen, seine Auffassung
des Christentums mit seiner Auffassung

der marxistischen Heilslehre in

Einklang zu bringen. «Das Christentum

hat die Revolte im Leibe», sagt

Die Diskussion, die sich in diesen
Blättern über die Beziehungen
zwischen Freidenkertum und Marxismus
abgespielt hat und hoffentlich noch
weiter geht, lenfct unvermeidlich den
Blick auf das Wesen des Freidenker-
tums. Wer ist Freidenker, was ist freies

Denken?
Wir haben bei früherer Gelegenheit
schon auf die unvermeidlichen Grenzen

hingewiesen, die dem freien Denken,

jeder Freiheit, gesetzt sind, weil
der Mensch eben auch ein Stück Natur

ist und damit zwangsläufig den
Naturgesetzen unterliegt, leben will,
Nahrung, Schlaf und manch anderes
benötigt. Auch wiesen wir bei dieser
Gelegenheit auf die Faktoren der
gesellschaftlichen Umwelt hin, die das
Denken des Menschen seit seiner
Kindheit beeinflussen. Einige davon,
vor allem den religiösen Aberglauben

und seine Verfilzung mit
politischen wie gesellschaftlichen
Herrschaftssystemen und wirtschaftlicher

er. In seinem späten Hauptwerk «Prinzip

Hoffnung» wird sein religiöser
Sozialismus, im Gegensatz zu den
christlichen, theologischen Dogmen und im

Gegensatz zu dem sturen marxistischen

Materialismus ausführlich
begründet. Aehnlich wie bei T. de Chardin

bewegt sich das Universum dem
Endziel des Guten zu. Das ist
Hoffnung, die keine Gewissheit oder
wissenschaftlich beweisbare Tatsache
ist. Dahingegen stellt die «nüchterne
Analyse die vorhandene Möglichkeit
als unverrückbares Ziel heraus:
Herstellung der klassenlosen Gesellschaft,

Abschaffung des Privateigentums

an den Produktionsmitteln,
Aufhebung des Unterschiedes zwischen
Kapital und Arbeit, zwischen Herr und
Knecht, Abschaffung der Mühseligen
und Beladenen, der Erniedrigten und
Beleidigten — das alles kann nur im

Zusammenhang mit dem geschehen,
was auch der gesellschaftlichen
Wirklichkeit entspricht.» Blochs
leidenschaftliche Bejahung der Religion
macht ihn für jeden Marxisten
unverdaulich. Das Christentum wird der
Philosophie eingeordnet in seinen
späten Werken: «Naturrecht und
menschliche Würde» (1961) und
«Atheismus im Christentum» (1968).

Gustav Emil Müller

Ausbeutung zu bekämpfen, war seit
Jahrzehnten und ist noch eine der
Hauptaufgaben der freidenkerischen
Organisationen in allen Ländern, wo
solche bestehen.
Gerade diese Kämpfe der
Freidenkerorganisationen, die Erkenntnis des
gewichtigen Einflusses der Umwelt
haben nun viele Freidenker, wenn auch
keineswegs alle, in die Nähe des
Marxismus geführt oder selbst zu seinen
Anhängern gemacht. Der Autor dieser
Zeilen bekennt offen, dass er selbst
entscheidende ökonomische wie
gesellschaftspolitische Grunderkenntnisse

von Marx bejaht, allerdings ohne
ihren zeitbedingten Charakter und die
sich daraus ergebenden Begrenztheiten

zu verkennen.
Wir leben in einer anderen Zeit und
unter anderen Umständen als Marx
und Engels, nicht nur in bedeutend
weiterentwickelten wirtschaftlichen
Verhältnissen, die sich auch heute
noch, wenngleich nicht vollständig mit

Der Weg zum Freidenker

71


	Ernst Bloch

