Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 9

Artikel: Ernst Bloch

Autor: Miuller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gratiswohnung und das Pfarrgartchen
missgénnten. Doch der Versuch, aus
einer interessanten Rechtsfrage eine
simple Neidfrage zu machen, ist zu
primitiv, als dass er einen grésseren
Teil der Bevolkerung zu Uuberzeugen
-vermochte. Auch die (beispielsweise
im «Wort zum Sonntag» vom 21. Mai
1977 aufgestellte) Behauptung, den
Initianten gehe es lediglich darum,
den von den kirchlichen Organisatio-
nen unterstitzten Hilfsbedirftigen
«eins auszuwischen», ist natiirlich vol-
lig aus der Luft gegriffen. Solche Wor-
te haben kurze Beine.

Was die sozialen Leistungen der Kir-
chen betrifft, drangen sich einige
Feststellungen auf: Im Mittelalter und
zum Teil bis in die Neuzeit hinein er-
fullten die Kirchen neben der religio-
sen Betreuung der Bevélkerung man-
cherlei wichtige Funktionen. Sie be-
sorgten das Schulwesen, das Zivil-
stands- und das Bestattungswesen,
die Firsorge fiir Arme und Kranke
usw. Es ist unbestritten, dass die reli-
giésen Organisationen in dieser Be-
ziehung erhebliche Verdienste erwar-
ben. Nun wurden aber diese Aufgaben
in neuerer Zeit mehr und mehr und
schliesslich umfassend vom Staat
tibernommen bzw. durch Verfassung
und Gesetze geregelt. Das Verdienst
um die Entwicklung des friheren Ob-
rigkeitsstaats zu einem modernen So-
zialstaat kommt dem Liberalismus und
dem Sozialismus zu, die sich bei aller
prinzipiellen Gegensétzlichkeit auf be-
stimmte sozial- und bildungspolitische
Ziele einigen konnten. So ist heute
das Schulwesen grundsétzlich Sache
des Staates, der im ubrigen auch alle
Bereiche der Sozialversicherung re-
gelt oder selbst besorgt. Wenn, unge-
achtet dieser Tatsachen, die Landes-
kirchen argumentieren, dass sie
im Staat wichtige, nur von ihnen
zu erbringende soziale Funktionen er-
fillen, so ist dies etwa dasselbe, wie
wenn jemand behauptete, die kdrper-
lichen Organe des Menschen geniig-
ten nicht, sie missten notwendiger-
weise Duplikate bekommen, damit ihre
Funktionen gesichert seien; man mus-
se also zum Beispiel dem Diinndarm,
der Gallen- und der Harnblase zuséatz-
lich noch einen kiinstlichen Dinn-
darm, eine kiinstliche Gallen- und eine
ebensolche Harnblase beschaffen.
Wenn der Staat, der mit allen notwen-
digen Organen fiir die richtige Aus-
Ubung der sozialen Funktionen aus-

70

gestattet ist, dieser seiner Aufgabe
nicht gewachsen ist, dann ist er krank,
und dann muss sofort alles getan wer-
den, um die Krankheit zu beheben
und die betreffenden Organe wieder
voll funktionstlichtig zu machen.

In den letzten zwanzig Jahren ist in
den Kirchen ein starker Trend festzu-
stellen, ihre Tatigkeit vom rein Reli-
gidosen auf das Gebiet des Sozialen
(und nicht zuletzt auf den Bereich
blosser Unterhaltung) auszudehnen.
Das aber kann zu einer gefahrlichen
Verkimmerung der eigenen Sozialor-
gane des Staates und zu einer ver-
héngnisvollen Abhéngigkeit des Staa-
tes von den Kirchen fiihren. Wiirde
der Staat die betrachtlichen Summen,
die er vorab seiner geistlichen Haus-
macht, der Evangelisch-reformierten
Landeskirche, zufiihrt, zur Starkung
der eigenen Sozialinstitutionen ver-
wenden, kénnten diese noch um eini-
ges wirksamer arbeiten. Der staatliche
Sozialdienst ist dem kirchlichen schon
deshalb vorzuziehen, weil der Blirger
dem Staat gegeniiber in der Regel ei-
nen Rechtsanspruch besitzt, wogegen
er die Sozialhilfe der Kirche gewisser-
massen als Gnadenakt entgegenneh-
men muss. '
Jedenfalls reicht der. Hinweis auf die
sozialen Leistungen der drei kirchli-
chen Organisationen beileibe nicht
aus, um den ihnen gewéahrten Sonder-
status und die damit verbundene mas-
sive Finanzhilfe des Staates zu recht-
fertigen. Natiirlich ware es dem Staat
unbenommen, nach Entlassung der
privilegierten Korperschaften ins Pri-
vatrecht den auf sozialem Gebiet ta-
tigen Glaubensgemeinschaften und
Weltanschauungsgruppen eine Sub-
vention zukommen zu lassen, und zwar
nach Massgabe ihrer Leistungen. Es
wére also beispielsweise auch die
Heilsarmee zu beriicksichtigen, die im
Verhéltnis zur Zahl ihrer Mitglieder
wohl weit gréssere soziale Leistungen
erbringt als die anerkannten, privile-
gierten Kirchen.

Bleibt noch ein Wort zu sagen zu eini-
gen seltsamen Bemerkungen, mit de-
nen der Zircher Regierungsrat seine
Weisung vom 22. September 1976 an
den Kantonsrat «ausschmiickte». Man
traut seinen Augen kaum, wenn man
liest, dass sich der Biirger bei der L6-
sung der letzten Grenzfragen des Le-
bens an kollektiv erarbeitete Auffas-
sungen anlehnen miisse; er brauche
als Hilfe zum Verstandnis der uber-

greifenden Fragen eine allgemeine,
dem Staat entsprechende Autoritét,
die ihm das Gefiihl einer gewissen
Sicherheit vermitteln kdnne. Seit wann
ist es Sache der Regierung, den Biir-
gern eine bestimmte weltanschauliche
Richtung ans Herz zu legen? Ist im
Ubrigen die Sache so zu verstehen,
dass der Regierungsrat des Standes
Zurich die Autoritat bzw. Glaubwir-
digkeit ausschliesslich den drei
«staatlich anerkannten Personen des
offentlichen Rechts» (denen er weiter-
hin den Geldhahnen offenhalten will)
zuerkennen mochte? Das ware
schlimm, denn es waére gleichbedeu-
tend mit einer Ohrfeige fiir jene aber-
tausend Burger, die zwar guten Wil-
lens sind, aber einen Glauben oder
eine Weltanschauung besitzen, die
nicht in die obrigkeitlich-staatliche
Dreilochschablone passen. An ande-
rer Stelle dieser Weisung steht zu le-
sen: «Der Staat ist darauf angewiesen,
dass seine Bilrger einigermassen
iibereinstimmende Vorstellungen von
Gut und Bose besitzen und darnach
leben.» O heiliger Ambrosius, wie weit
sind wir gekommen! Einer pluralisti-
schen Gesellschaft von Staates wegen
eine Gleichschaltung des Gewissens
und der Gewissensmeinungen vor-
schreiben zu wollen, das geht nun
wirklich zu weit! Zumutungen solcher
Art sind geeignet, den «Nervus helve-
ticus» des Biirgers in erheblicher Wei-
se zu strapazieren. Adolf Bossart

Ernst Bloch

Ein Denker von unerschiitterlichem
Wahrheitssinn

Ernst Bloch wurde 1885 in Ludwigsha-
fen am Rhein geboren. Nun hat er
uns, reich beschenkt, verlassen. Er ist
nicht nur einer der schéarfsten Denker
der Gegenwart gewesen, sondern
auch einer der besten Stilisten unter
den deutschen Philosophen. Seine
Schriften zu lesen, ist immer ein
Hochgenuss, auch wenn sie die
grindlichsten philosophischen Fragen
meistern und auch wenn man mit sei-
nem Marxismus nicht einverstanden
ist.

Das unerschiitterliche Fundament ei-
nes der Wahrheit allein verpflichteten
philosophischen Denkens verliess ihn
nie. Und so schrieb er, der Marxist,
Satze wie diese: «Es wird nicht nur
gegen kapitalistische Unterdriickung



gerufen, ohne die Erinnerung an an-
dere Unterdriickungen zu haben: zum
Beispiel an die Tschechoslowakei
oder an die Breschnew-Doktrin. Ge-
gen den Sozialimperialismus, gegen
das, was in der sozialen Revolution
gebraucht wird, als ware es eine Ideo-
logie fiir die Ausdehnung des russi-
schen Machtbereiches, gegen den
keine Sicherungen da sind ... Nach-
dem sich der Stalinismus entwickelt
hat, ist die Sache nicht mehr eindeu-
tig» (als ob sie es vorher je gewesen
wérel) . . . gegen diese Folie haben die
«Wohlhabenden hier (Westen) das un-
verdiente Gliick, dass ihre ,demo-
kratischen Freiheiten’ sogar anfangen
zu leuchten auf der Folie von Unfrei-
heit, wie sie im Ostblock nun perver-
tiert wird und durch kein Tauwetter
von Dauer bisher unterbrochen wur-
de.» Die westlichen Revolutionen ha-
ben das Naturrecht und den ldealis-
mus im Leibe, und das ist «der Grund
fir einen sehr erheblichen Unter-
schied zwischen den westlichen Staa-
ten und der Sowjetunion».

Blochs unbestechlicher Wahrheitssinn
und die daraus entspringende per-
sénliche Freiheit und Unabhéngigkeit
des Urteils spiegelt sich deutlich in
seiner Lebensgeschichte, die nie und
nirgends mit Unfreiheit und Unter-
drickung sich abfindet.

Dem Ersten Weltkrieg, den er als
Wettbewerb zwischen verschiedenen
nationalistischen und kapitalistischen
Interessen verstand, wich er aus und
bekampfte ihn als neutraler Pazifist
von der Schweiz und Italien aus.
Hitlers Nationalsozialismus zwang ihn
abermals zur Auswanderung, die ihn
Uber die Schweiz, Wien und Prag in
die Vereinigten Staaten von Amerika
fihrte. Dort begriindete er eine Zeit-
schrift «Freies Deutschland», dem so
bedeutende Schriftsteller wie Bert
Brecht, Lion Feuchtwanger, Alexander
Do6blin und Heinrich Mann zugehorten.
Nach dem Kriege lehnte Bloch eine
Berufung an die Universitat Frankfurt
ab, weil er «nicht dem Kapitalismus
dienen» wollte — eine derartige Unge-
reimtheit kann nur einem Marxisten
einfallen! Er ging dann an die Uni-
versitat von Leipzig in der DDR. Aber
ach! Seine ideale Vorstellung von ei-
nem marxistischen Sozialismus sah
ganz anders aus als die Wirklichkeit
des kommunistischen Regimes in Ost-
deutschland. Obschon er offiziell von
der Partei geehrt und als Musterphi-

losoph des Kommunismus gefeiert
wurde, konnte er die Einwande seines
philosophischen Gewissens nicht zum
Schweigen bringen. Er trat der Par-
tei nicht bei. Er wurde zwangsweise
entlassen. Seine Studenten fielen we-
gen ihres «Revisionismus» unbequem
auf. Der Bau der Berliner Mauer gab
ihm den Rest. Von einer Vortragsreise
in der Bundesrepublik (1961) kehrte
er nicht mehr in den Osten zuriick;
wie durch ein Wunder konnte er seine
Manuskripte liber die Grenze schmug-
geln.

Als Professor in Tibingen entfaltete
er seine grossartige schriftstellerische
Tatigkeit. Es gibt nichts Genussrei-
cheres als seine «Tiibinger Einleitung
in die Philosophie». Seine Hauptwer-
ke entstehen. Ich kenne kein zweites
Buch eines Marxisten, das Hegel nicht
verdreht und schmalert und seiner
Grosse so gerecht wird, wie Blochs
«Subjekt-Objekt, Erlauterungen zu
Hegel».

«Thomas Miinzer als Theologe der
Revolution» (1962 zweite Uberarbeite-
te Fassung) enthalt ein Hauptanliegen
des Philosophen, seine Auffassung
des Christentums mit seiner Auffas-
sung der marxistischen Heilslehre in
Einklang zu bringen. «Das Christen-
tum hat die Revolte im Leibe», sagt

er. In seinem spaten Hauptwerk «Prin-
zip Hoffnung» wird sein religiéser So-
zialismus, im Gegensatz zu den christ-
lichen, theologischen Dogmen und im
Gegensatz zu dem sturen marxisti-
schen Materialismus ausfiihrlich be-
griindet. Aehnlich wie bei T. de Char-
din bewegt sich das Universum dem
Endziel des Guten zu. Das ist Hoff-
nung, die keine Gewissheit oder wis-
senschaftlich beweisbare Tatsache
ist. Dahingegen stellt die «niichterne
Analyse die vorhandene Madoglichkeit
als unverriickbares Ziel heraus: Her-
stellung der klassenlosen Gesell-
schaft, Abschaffung des Privateigen-
tums an den Produktionsmitteln, Auf-
hebung des Unterschiedes zwischen
Kapital und Arbeit, zwischen Herr und
Knecht, Abschaffung der Mihseligen
und Beladenen, der Erniedrigten und
Beleidigten — das alles kann nur im
Zusammenhang mit dem geschehen,
was auch der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit entspricht.» Blochs leiden-
schaftliche Bejahung der Religion
macht ihn fir jeden Marxisten unver-
daulich. Das Christentum wird der
Philosophie eingeordnet in seinen
spaten Werken: «Naturrecht und
menschliche Wirde» (1961) und
«Atheismus im Christentum» (1968).
Gustav Emil Miller

Der Weg zum Freidenker

Die Diskussion, die sich in diesen
Blattern (iber die Beziehungen zwi-
schen Freidenkertum und Marxismus
abgespielt hat und hoffentlich noch
weiter geht, lenkt unvermeidlich den
Blick auf das Wesen des Freidenker-
tums. Wer ist Freidenker, was ist frei-
es Denken?

Wir haben bei friiherer Gelegenheit
schon auf die unvermeidlichen Gren-
zen hingewiesen, die dem freien Den-
ken, jeder Freiheit, gesetzt sind, weil
der Mensch eben auch ein Stiick Na-
tur ist und damit zwangslaufig den
Naturgesetzen unterliegt, leben will,
Nahrung, Schlaf und manch anderes
bendtigt. Auch wiesen wir bei dieser
Gelegenheit auf die Faktoren der ge-
sellschaftlichen Umwelt hin, die das
Denken des Menschen seit seiner
Kindheit beeinflussen. Einige davon,
vor allem den religidsen Aberglau-
ben und seine Verfilzung mit politi-
schen wie gesellschaftlichen Herr-
schaftssystemen und wirtschaftlicher

Ausbeutung zu bekampfen, war seit
Jahrzehnten und ist noch eine der
Hauptaufgaben der freidenkerischen
Organisationen in allen Landern, wo
solche bestehen.

Gerade diese Kampfe der Freidenker-
organisationen, die Erkenntnis des ge-
wichtigen Einflusses der Umwelt ha-
ben nun viele Freidenker, wenn auch
keineswegs alle, in die Nahe des Mar-
xismus gefiihrt oder selbst zu seinen
Anhangern gemacht. Der Autor dieser
Zeilen bekennt offen, dass er selbst
entscheidende 6konomische wie ge-
sellschaftspolitische Grunderkenntnis-
se von Marx bejaht, allerdings ohne
ihren zeitbedingten Charakter und die
sich daraus ergebenden Begrenzthei-
ten zu verkennen.

Wir leben in einer anderen Zeit und
unter anderen Umstdnden als Marx
und Engels, nicht nur in bedeutend
weiterentwickelten wirtschaftlichen
Verhaltnissen, die sich auch heute
noch, wenngleich nicht vollstdndig mit

4l



	Ernst Bloch

