
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 60 (1977)

Heft: 8

Artikel: Ein Mensch kann sehr tugendhaft sein [...]

Autor: Friedrich II.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nimmt, sich philosophisch auf die Seite

des Idealismus stellen kann, wie
dies G. E. Müller offensichtlich tut.
Der Ihnen Schreibende ist nicht
Mitglied der FVS, sondern lediglich
Abonnent Ihres Blattes. Er meint, dass
für den philosophischen Idealisten
das Bewusstsein gegenüber der
Materie entscheidend und so bestimmend

sei, dass es keine vom denkenden

Wesen unabhängige Aussenwelt
gebe. Mit anderen Worten: Wenn
niemand da ist, der die Dinge empfindet,
sieht oder sich darüber Gedanken
macht, dann existieren auch keine
solchen Dinge. Die Erscheinungen der
materiellen Welt wären somit
Nachbildungen der Ideen. Diese von vielen

Philosophen vertretene Ansicht
kann man nicht einfach mit «Papiertiger»

abtun. — Die religiöse Konsequenz

des philosophischen Idealismus
besteht u.a. darin, dass man Götter
benötigt, um die Welten durch ihre
Ideen zeugen zu lassen.

Demgegenüber vertreten die
philosophischen Materialisten die Meinung,
dass die Materie gegenüber dem
Bewusstsein das Primäre sei. Sie sehen

unser Denken als Funktion der hoch
organisierten Materie an. Die religiöse
Konsequenz: Es gibt keine Götter,
ausser in den Gehirnen der
Gottgläubigen.

Sicher ist die Frage nach dem
Verhältnis von Materie zu Idee eine der
menschlichen Grundfragen. Jeder
wirkliche Frei-Denker wird sich schon

überlegt haben, wie sich Natur, Sein,
Substanz, Ding oder Sache verhält zu
Geist, Denken, Theorie, Wissen oder
Religion.
Für den von Müller zum Schluss
zitierten Kant ist der Gottesbegriff eine

Forderung der praktischen Vernunft.
Und für uns Freidenker? Arturo

Zu «Freidenker und Marxismus»

Ich bin kein Philosoph und mit der
philosophischen Fachsprache nur
schlecht vertraut, deshalb wohl nicht
berufen, in die «Freidenker-Marxismus-Diskussion»

einzugreifen. Aber
ich habe doch Fragen, Zweifel und
Bedenken, die ich äussern möchte:
Da heisst es auf Seite 40, Spalte 2

Marx habe «ein System hervorgebracht,

das alles freie Denken verfolgt
und Wahrheit durch verlogene Dogmen

ersetzt». Ist das nicht eine recht
einseitige, ungenügende Kennzeich¬

nung des Sowjetsystems, auch wenn
sie dem Dogma des Antikommunismus

entspricht. Ist denn Stalinismus
und Marxismus dasselbe? Hier hätte
gründlicher und umfassender,
durchdachter dargestellt werden müssen.
Marx hatte sich die Aufgabe gestellt
(siehe Vorwort zur 1. Auflage des
«Kapital»), «das ökonomische
Bewegungsgesetz der modernen Gesellschaft

zu enthüllen». Das führt ihn zu
der These, die Geschichte der
Menschheit sei eine Folge von
Klassenkämpfen, die Erkenntnisse und
Ansichten seien «abhängig von
wirtschaftlichen Interessen» (Freidenker
S. 40 Sp. 3). Damit leugne Marx die
Wahrheit (ebenda). Das stimmt nicht,
er relativiert sie, so auch die Werte
Freiheit und Gerechtigkeit. Schliesslich

ist Gerechtigkeit für einen
Dakota-Indianer etwas anderes als für
einen Western-Pionier, und Freiheit für
den Grossindustriellen etwas anderes
als für den Arbeiter am Fliessband.
«Ein selbstmörderischer
Widerspruch» scheint mir das nicht zu sein,
eher ein Weg zu vertiefterer Erkenntnis.

Die auf Seite 41, Spalte 1 zitierten
Sätze stehen nicht im Vorwort,
sondern im Nachwort zur 2. Auflage des
Kapitals. Ich habe bei Marx nicht alles
verstanden, aber was ich verstanden
habe, wird bei G. E. Müller so
durcheinandergebracht, dass man
überhaupt nicht mehr nachkommt. Aber
vielleicht war das der Zweck der
Uebung? Wieso soll das «Ideelle»
nicht mehr vorhanden sein, weil es
nach Marx «das im Menschenkopf
umgesetzte und übersetzte Materielle»

ist? Es ist da, aber Marx sagt, woher

es kommt.
Auch die Definition von Sozialismus
(S. 47, Sp. 1) scheint mir recht
oberflächlich und durch die Verkoppelung
mit dem Nationalsozialismus ganz
dem Dogma des Antikommunismus zu

entsprechen. Bei den Nazis war
«Sozialismus» nur ein leeres Wort und
diente der Demagogie.
Schliesslich wird auch die
«Verelendungstheorie» von Karl Marx durch
Zusammenballung einiger Schlagworte

verhunzt und mitleidig belächelt
(S. 47, Sp. 3). Die These «ein moderner

Arbeiter lebt besser als ein
feudaler Baron in seiner kalten
Raubburg», zeigt so recht, dass die «Wahrheit»

des G. E. Müller nur eine Wahrheit

ist und nicht die ganze. Wenn wir

das «dolce far niente» der obersten
internationalen Oberschicht vergleichen

mit dem Dasein eines
westeuropäischen Arbeiters, so gähnt schon
eine gewaltige Kluft. Denkt man aber
daran, dass der verhältnismässige
Wohlstand dieser Arbeiter möglich ist,
weil er mit aus der Ausbeutung der

Entwicklungsvölker Nutzen zieht, und

vergleicht man auch deren Lebensumstände

— bei der Verfilzung des
internationalen Finanzkapitals ist das

berechtigt — so scheint die
«Verelendungstheorie» doch nicht ganz so
abwegig zu sein, wie G. E. Müller meint.
Bei dem längern Marx-Zitat aus- dem

«Kapital» (S. 48, Sp. 1) hätte ich gerne
gewusst, wo genau (z. B. in welchem
Kapitel) es zu finden ist, um den
Zusammenhang besser erfassen zu
können.

Das Wort «Profit» hat Marx genau
definiert, es ist nicht mit «Mehrwert»

gleichzusetzen. Wenn in der
Umgangssprache andere Deutungen ein-
fliessen, kann Karl Marx nichts dafür.
Im letzten Teil seiner Arbeit hat G. E.

Müller den «dialektischen Materialismus»

am Wickel, loh gestehe, dass
seine Ausführungen mir nicht klar
gemacht haben, um was es sich da
handelt. Deshalb hangen auch seine
Widerlegungen für mich in der Luft.
Wenn G. E. Müller schreibt: «Neben
dem raum-zeitlich realen Dasein gibt
es nämlich auch ein ideales Sein.
Beiden gemeinsam ist, dass sie sind, und

dass sie so sind, wie sie sind und

nicht anders. Das Sosein des idealen
Seins von Wahrheiten und Werten ist

ihr Gelten; das Sosein des realen
Daseins ist sein Gegebensein in Raum

und Zeit» (S. 56, Sp. 1), so frage ich

mich, ob das nun auch ein Dogma ist,

das man hinnehmen muss als unum-
stössliche Wahrheit?
Zum Schluss spricht G. E. Müller vom

«Unphilosophen» Marx (S. 56, Sp. 3).

Wenn er dabei an den bekannten
Ausspruch denkt: Bisher haben die
Philosophen die Welt interpretiert, es gilt
sie aber zu verändern, dann hat er

natürlich recht, denn die Welt verändert,

das hat Karl Marx!
Ferdinand Richtscheit

Ein Mensch kann sehr tugendhaft sein,
ohne an die widersinnigen Märchen zu

glauben, die Betrüger in schwarzem Talar
ihm erzählen.

Friedrich II. In seinem Testament
zur Erziehung des Thronfolgers

66


	Ein Mensch kann sehr tugendhaft sein [...]

