
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 3

Artikel: "Auferstehung"

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Praxis: Befehl statt Begründung, die
Ablehnung jedes Autoritarismus, das
Fehlen brauchbarer Antworten
seitens der Kirchen auf die von der
Gegenwart aufgeworfenen Fragen, das
Paktieren der Kirche mit der weltlichen

Macht und den Mächtigen und
das Fehlen kirchlicher Selbstkritik bei
den Spitzen der Kirche und damit bei
ihr als Institution.
Es muss aber festgehalten werden,
dass die Abkehr von der Kirche, der
Kirohenaustritt noch lange nicht identisch

ist mit dem Aufgeben der christlichen

Offenbarungsreligion oder gar
dem Freidenkertum. Wir wissen, dass
nicht wenige, die aus den offiziellen
Kirchen ausgetreten sind, sich
irgendwelchen Sekten zugewandt haben.
Andere verfallen irgend einer orientalischen

mystischen Lehre, wieder
andere der totalen weltanschaulichen
Gleichgültigkeit. Für letztere zählt nur
noch ein befriedigender Ablauf des
äusseren Lebens, das Vorhandensein
und das Erwerben materieller Mittel,
Beruf, Familie, Sport, Gesellschaft.

Am Mittwoch, dem 18. Februar, strahlte
das schweizerische Fernsehen seine
erste Sendung «Telearena» aus. Als
Thema stand die Sterbehilfe zur
Diskussion. Das Publikum (etwa 160
Personen) setzte sich aus Vertretern
interessierter Kreise zusammen. Auch die
FVS wurde um eine Delegation von
zehn Vertretern gebeten. Sachbearbeiterin

war die Präsidentin der Ortsgruppe
Zürich.

An jenem Abend nahmen dann folgende

FVS-Mitglieder an der Sendung teil:
Frau Steinmüller, Fräulein Risch und
die Herren Aebi, Anderes, Bosshardt,
Meier und Meyer (Ortsgruppe Zürich),
Herr Bollinger (OG Schaffhausen), Frau
Hirsiger (OG Winterthur) und Herr
Kaech (OG Bern). Die Mehrheit des
Publikums setzte sich aus christlich
orientierten Mitmenschen zusammen.
Es war deshalb bereits vor der
Sendung klar, dass die religiöse Frage im
Zusammenhang mit der Sterbehilfe
einen wichtigen Stellenwert erhalten
würde. Um so erfreulicher war es,
festzustellen, dass das Publikum als ganzes

doch eher der Religion kritisch
gegenüberstand. So wurde auf die Rolle
der Hölle im Zusammenhang mit der
Todesangst verwiesen. Auch war es
bemühend, dass sich die Theologen

Viele bleiben trotz innerer Entfremdung

in der Kirche, um nicht bei ihrer
Umgebung anzuecken und damit
allerlei Benachteiligungen zu erfahren.
Nur eine Minderheit — und das ist
dann der zweita Schritt — ringt sich zu
einer auf erwiesenen wissenschaftlichen

Erkenntnissen und logischem
Denken beruhender freidenkerischen
Weltanschauung durch. Den dritten
Schritt bildet dann der Anschluss an
eine Freidenker-Organisation und die
aktive Mitarbeit in ihr. Das ist sozusagen

das Vorrecht derer, die nicht nur
innerlich Freidenker geworden sind,
sondern die auch begriffen haben,
dass die gesellschaftliche Durchsetzung

der vollen von jedem Druck
entlasteten Gewissens- und Denkfreiheit,

die Anerkennung des Freidenker-
tums von der kümmerlichen Duldung
bis zur vollen Gleichberechtigung mit
den bestehenden Religionsgemeinschaften

eine Aufgabe ist, die der
Einzelne als solcher nie lösen kann, weil
sie einer zahlenmässig starken
Organisation bedarf. Walter Gyssling

mit Ausnahme der Rabbiner nicht zu
einer Stellungnahme durchringen
konnten und theologische Aeusserungen

den beim Pflegepersonal vertretenen

Ordensschwestern überliessen.
Von den zehn anwesenden Freidenkern

gelangten immerhin deren fünf
ein- oder mehrmals mit einem Votum
zum Einsatz. Mit ihren Worten konnten

sie einen deutlichen Beitrag zur
religionskritischen Einstellung des
Publikums erreichen. Auch wenn der Be-

Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

griff «Freidenker» nirgends genannt
wurde und auch die Bezeichnung
«FVS» nie in Erscheinung trat, so wurde

doch in unserem Sinn wertvolle
antireligiöse Aufklärungsarbeit geleistet.
Es ist damit auch wieder ersichtlich
geworden, wie wichtig es ist, dass sich
die FVS-Mitglieder für die Ziele unserer
Vereinigung engagieren. Nur so kann
unsere Weltanschauung tiefer in das
Bewusstsein unserer schweizerischen
Bevölkerung dringen. A. Anderes

«Auferstehung»
Leben und Tod verhalten sich
kontradiktorisch; sie widersprechen sich:
Was lebt, ist nicht tot; was tot ist, lebt
nicht. Ein «Leben nach dem Tod» ist
nicht nur ein logisch sinnloser,
sondern auch ein läppischer Ausdruck.
Er ist einem kindischen Wunsch
entsprungen. Gottfried Keller spottet
über diese kindische Phantasie in seiner

«Wochenpredigt»:
O Pfäfflein, liebes Pfäfflein, sag',
Ist dir zu lang der eine Tag,
Was willst du mit all den Siebensachen,

Den Millionen Sternen und Jahren
machen?

Aber das «Leben nach dem Tod» ist
nur eine verwässerte Fassung des
massiven christlichen Dogmas von
der Auferstehung der Toten. Aus dem
logisch kontradiktorischen Gegensatz

wird ein grober Dualismus von
zwei «Substanzen» gemacht. Die

«Auferstehung der Toten» ist das Herz
des frühen Christentums; die Augen,
um die es sich dreht; der Köder, mit
dem Paulus seine Opfer einfängt. Er

sagt, wenn Christus nicht von den Toten

auferstanden ist, dann wäre unser

allgemeiner Auferstehungsglaube
eitel. Das «Leben nach dem Tod»
beleidigt die Logik; die «Auferstehung
von den Toten» aber zerstört die
natürliche Ordnung und verleugnet die
Endlichkeit alles Endlichen, die
Sterblichkeit aller Sterblichen. Das Dogma
ist unvereinbar mit der organischen
Einheit der Gegensätze von Seele und
Leib («psycho-physische Dialektik»).
Die Seele wird wie ein Vogel im Käfig

vorgestellt, der, nachdem er entflogen

ist, doch wieder hineingebracht
werden kann. Im folgenden schliesse
ich mich an David Friedrich Strauss
an, mit dem ich übereinstimme; die
benutzten Stellen stammen aus dem
Paragraph 136 seines Leben Jesu
(1835).
Die Seele verwirklicht sich im Leib;
sie schafft in ihm ihr Organ zum
Verkehr mit den andern. Die Gegenwart
der Seele bewirkt im Leib ihre Ver-
kehrsmögiichkeiten mit den andern.
Die Gegenwart der Seele bewirkt im
Leib ihre Organe, welche wiederum
die Möglichkeit der gegenwärtigen
Seele in ihm bedingen. «Könnte es also

auch der entflohenen Seele einfallen,

ihren vorigen Wohnsitz wieder
aufzusuchen, so würde sie ihn doch

Freidenker sprechen in einer Fernsehsendung

21



schon in seinen edelsten Teilen
unbewohnbar und für ihren Dienst untauglich

finden. Wiederherstellen aber,
wie ein krankes Glied könnte sie die
unbrauchbar gewordenen Organe
ihrer Wirksamkeit auf keine Weise, da
sie des Dienstes eben dieser Organe
bedarf.
Bei einer richtigen Ansicht von Seele
und Leib, welche diese beiden nicht
abstrakt auseinanderhält, sondern sie

zugleich in ihrer Identität, die Seele
als die Innerlichkeit des Leibes, den
Leib als die Aeusserlichkeit der Seele

begreift, weiss man schon gar
nicht, wie man die Wiederbelebung
eines Toten verstehen solle. Haben
die Kräfte und Tätigkeiten des Leibes
einmal aufgehört, in denjenigen
regierenden Mittelpunkt zusammen zu laufen,

welchen wir die Seele nennen.
Dann hat auch die Seele aufgehört.
Ihre Tätigkeit besteht in der
ununterbrochenen Niederhaltung aller
andern im Körper möglichen Prozesse
unter der höhern Einheit des organischen

Lebensprozesses, die beim
Menschen zugleich die Basis des
Geistigen ist. Hört diese organisierende
Tätigkeit auf, so treten in den
verschiedenen Teilen des Körpers die
niedrigeren Prinzipien als herrschend
auf, deren Geschäft die Verwesung
ist. Haben diese einmal die
Herrschaft angetreten, so werden sie nicht
geneigt sein, sie an den vorigen Herren,

die Seele, zurückzugeben. Das
Wunder der Wiederbelebung müsste
also in der Erschaffung einer neuen
Seele in einem andern Leib bestehen.»

Gustav Emil Müller

Buchbesprechung
Unsere Philosophie
Hans Titze: Traktat über Rational und
Irrational. Verlag Anton Hain, Meisenheim
am Glan .229 S. 1975

Das Wort «unsere» bezieht sich einstweilen

auf zwei: Ich bin mit dem Buch restlos
einverstanden. Dass sich diese Ueberein-
stimmung auch auf andere ausdehne, ist
wünschbar; diese Wünschbarkeit ist ein
Beispiel eines irrationalen Wertes, der sich
deswegen nicht aufzwingen lässt.
Der Verfasser ist ebenso zu Hause in der
klassischen «philosophia perennis» von
Piaton bis Kant, Hegel und Husserl, wie in
der heutigen Wissenschaft (Atomphysik
und Kybernetik).
Aus der Fülle der knapp und klar erfass-
ten Gehalte können in einer kurzen
Besprechung nur einige Hauptgedanken
herausgehoben werden:
1. Ontologische Anthropologie. Diese
Fachausdrücke bedeuten auf deutsch fol¬

gendes: Philosophie ist die Selbsterkenntnis,
die Selbstbesinnung, das Selbstverständnis

aller wesentlichen Werte der
geschichtlichen Menschheit, gedacht in
Beziehung auf das allumfassende, absolute
Sein, in dem sie gesetzt und aufgehoben
sind; durch welche es sich selbst allmählich

deutlicher zu werden versucht. Die
Vielfalt philosophischer Systeme bevorzugen

je einen Anblick der unendlichen
Wirklichkeit. Jedes drückt eine begrenzte
Wahrheit aus, die einander dialektisch
ergänzen. «Dialektik ist die Logik der
Philosophie», Hegel nennt diese Logik «die
Methode der spekulativen Vernunft».
Vernunft ist das Vernehmen aller Werte, der
rationalen der besonderen, gegenständlichen

Wissenschaften; als auch der irrationalen

Werte der ästhetischen Schau von
Ganzheiten (Kunstwerke) und der
ethischen Werte freier Selbstbestimmung des
Menschen; sowie die Wesensschau der
seelisch-geistigen Bewusstseinsgebilde der
Kulturgeschichte.
Die philosophische Reflexion «begreift das
Unbegreifliche» als solches, als irrational.
Das Absolute ist sowohl rational als auch
irrational. In den Religionen wird der
umgreifende Weltgrund der seienden Welt
«mythisch vorgestellt». «Die Offenheit des
philosophischen Glaubens erhält sie als
Chiffern der Transzendenz.» «Philosophische

Probleme können nicht formallogisch,

sondern nur dialektisch behandelt
werden.» «Dass wir denken, schauen,
erleben können, ist als Existenz (Menschsein)

eine Seinsqualität, da der Mensch
nicht neben dem allumfassenden Sein
steht, sondern selbst dazu gehört. «Weder

lässt sich das Sein vom Denken, noch
das Denken vom Sein abstrakt abtrennen:
«Die logischen Grundsätze des Denkens
haben selbst ihre Grundlage in dem Sein,
zu dem auch das Denken gehört, wobei
aber diese Grundlage wiederum nur aus
der Denkfähigkeit erkannt wird.» «Das
Seiende, das wir sind, führt in das Seiende,

das wir nicht sind. Wir müssen es in
uns hereinholen, um dieses Seiende, das
wir nicht sind, zu einem Seienden zu
machen, das wir sind. Denn, sowie wir es
erkannt und erlebt haben, ist es in uns; aber
es ist in uns als etwas, das auch ausser
uns ist der Verstand schreibt der Natur
vor, was auch in der Natur enthalten ist.»
Denkgesetze sind auch Seinsgesetze und
umgekehrt.

2. Rationales Denken und irrationales Erleben.

Diese Gegensätze sind gleich wirklich.

Sie werden dialektisch erkannt derart,

dass das Eine durch das Nichtsein des
andern erkannt wird; wir erkennen das
Rationale, indem wir erkennen, dass es
nicht irrational ist und umgekehrt.
Das rationale Denken, das sich
wissenschaftlich auf abgesonderte Sachverhalte
bezieht, beruht auf den Gesetzen der
formalen Logik. Die Sachverhalte werden
begrifflich in ihrer allgemeinen Geltung
gedacht, die für alle Forschenden dieselben
sind. Sie sind unabhängig von subjektiven
Meinungen oder von empirischen
Menschengruppen oder Klassen. Das formallogische

Ideal des Verstandes ist ein
widerspruchsfreier, universaler Zusammenhang

aller wahren Urteile, die zugleich objektive
Seinsbestände ausdrücken.

Der Verstand wird wirksam innert abstrakter
Sachgebiete, um deren Grenzen er sich

nicht kümmert.
Aus Prämissen (Vordersätze), Axiomen,
logischen Grundbegriffen (Kategorien) werden

neue Sätze abgeleitet, welche die
Erkenntnis erweitern (Synthesen). Im
logisch begrifflichen und in dem berechnend,

quantitativen Denken herrscht die
formale Logik ungetrübt von den Unge-
wissheiten und Wahrscheinlichkeiten der
Erfahrung. Angewandt auf die Erfahrung
entstehen die verschiedenen
Erfahrungswissenschaften, welche kausale
Zusammenhänge aufweisen, wobei Ursache und
Wirkung sowohl einen Begründungszusammenhang

darstellen, als auch die verbundenen

Glieder in ihrer Verschiedenheit
anerkennen. (Das Streichholz und das
ausströmende Gas sind ungleich.) Die rationalen

Wissenschaften analysieren ihre
«Elemente», um ihre Zusammensetzung
(Synthese) zu begreifen und technisch
herzustellen. Irrationale Qualitäten werden auf
berechenbare Quantitäten zurückgeführt.
Um einen lückenlosen Begründungszusammenhang

(Determination) herzustellen,

werden die irrationalen Qualitäten und
Wertungen ausser acht gelassen. Trotzdem

bleibt der Wissenschafter auf Werte
angewiesen; als Forscher findet er sich
nicht unter seinen Objekten vor, sondern
er muss den irrationalen Glauben an den
Wert der Wissenschaft mitbringen und
voraussetzen.

Das irrationale Erleben ergibt sich nun
einerseits negativ aus dem Fehlen derjenigen

Merkmale, durch die das Rationale
gekennzeichnet ist; anderseits positiv aus
Merkmalen, die das rationale Denken des
Verstandes übersteigen.
Zu der ersten Gruppe gehören die Sprünge

zwischen verschiedenen Wissenschaftsgebieten,

die den geforderten lückenlosen
Zusammenhang durchbrechen. Der
formallogischen Allgemeinheit der Begriffe
entzieht sich das individuell Konkrete, das
wissenschaftlich nie voraussagbar ist. Aus
dem quantitativen Mechanismus von
Luftschwingungen und Nervenvibrationen
entsteht der gehörte Ton eines Hörenden.
Quantität schlägt in eine subjektive Qualität

um, die den objektiven Rechnungen
widerspricht und aus ihnen nicht abzuleiten
ist. Aber der gehörte Ton ist deswegen
nicht weniger wirklich als das, was mit
Apparaten gemessen werden kann. All unser
Erleben ist für den Verstand irrational.
Aber das Irrationale wird nicht nur dialektisch

erkannt durch das Wegfallen von
rationalen Forderungen; darüber hinaus
erkennen wir in unserm Erleben seelische
Qualitäten, erschauen wesentliche
Ganzheiten, die sich nicht zusammensetzen lassen

— zum Beispiel die Methode in einer
Tonfolge — wir richten uns aus nach
ethischen Werten, die als zu verwirklichende
Möglichkeiten jedem einzelnen Leben
einen Sinn verleihen. In der Geschichte
verstehen wir Kulturwerte in ganzheitlicher

Verwirklichung durch grosse Geister
und durch ganze Völker. Die Vernunft ist
das Vernehmen solcher Werte in Widerstreit

und Anerkennung.

22


	"Auferstehung"

