Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 3

Artikel: "Auferstehung"

Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Praxis: Befehl statt Begriindung, die
Ablehnung jedes Autoritarismus, das
Fehlen brauchbarer Antworten sei-
tens der Kirchen auf die von der Ge-
genwart aufgeworfenen Fragen, das
Paktieren der Kirche mit der weltli-
chen Macht und den Méchtigen und
das Fehlen kirchlicher Selbstkritik bei
den Spitzen der Kirche und damit bei
ihr als Institution.

Es muss aber festgehalten werden,
dass die Abkehr von der Kirche, der
Kirchenaustritt noch lange nicht iden-
tisch ist mit dem Aufgeben der christ-
lichen Offenbarungsreligion oder gar
dem Freidenkertum. Wir wissen, dass
nicht wenige, die aus den offiziellen
Kirchen ausgetreten sind, sich irgend-
welchen Sekten zugewandt haben.
Andere verfallen irgend einer orienta-
lischen mystischen Lehre, wieder an-
dere der totalen weltanschaulichen
Gleichgliltigkeit. Fir letztere zahlt nur
noch ein befriedigender Ablauf des
ausseren Lebens, das Vorhandensein
und das Erwerben materieller Mittel,
Beruf, Familie, Sport, Gesellschaft.

Viele bleiben trotz innerer Entfrem-
dung in der Kirche, um nicht bei ihrer
Umgebung anzuecken und damit al-
lerlei Benachteiligungen zu erfahren.
Nur eine Minderheit — und das ist
dann der zweite Schritt — ringt sich zu
einer auf erwiesenen wissenschaftli-
chen Erkenntnissen und logischem
Denken beruhender freidenkerischen
Weltanschauung durch. Den dritten
Schritt bildet dann der Anschluss an
eine Freidenker-Organisation und die
aktive Mitarbeit in ihr. Das ist sozusa-
gen das Vorrecht derer, die nicht nur
innerlich Freidenker geworden sind,
sondern die auch begriffen haben,
dass die gesellschaftliche Durchset-
zung der vollen von jedem Druck ent-
lasteten Gewissens- und Denkfrei-
heit, die Anerkennung des Freidenker-
tums von der kiimmerlichen Duldung
bis zur vollen Gleichberechtigung mit
den bestehenden Religionsgemein-
schaften eine Aufgabe ist, die der Ein-
zelne als solcher nie l6sen kann, weil
sie einer zahlenméassig starken Orga-
nisation bedarf. Walter Gyssling

Freidenker sprechen in einer Fernsehsendung

Am Mittwoch, dem 18. Februar, strahlte
das schweizerische Fernsehen seine
erste Sendung «Telearena» aus. Als
Thema stand die Sterbehilfe zur Dis-
kussion. Das Publikum (etwa 160 Per-
sonen) setzte sich aus Vertretern inter-
essierter Kreise zusammen. Auch die
FVS wurde um eine Delegation von
zehn Vertretern gebeten. Sachbearbei-
terin war die Prasidentin der Ortsgrup-
pe Zirich.

An jenem Abend nahmen dann folgen-
de FVS-Mitglieder an der Sendung teil:
Frau Steinmiller, Fraulein Risch und
die Herren Aebi, Anderes, Bosshardt,
Meier und Meyer (Ortsgruppe Zirich),
Herr Bollinger (OG Schaffhausen), Frau
Hirsiger (OG W.interthur) und Herr
Kaech (OG Bern). Die Mehrheit des
Publikums setzte sich aus christlich
orientierten Mitmenschen zusammen.
Es war deshalb bereits vor der Sen-
dung klar, dass die religiose Frage im
Zusammenhang mit der Sterbehilfe
einen wichtigen Stellenwert erhalten
wirde. Um so erfreulicher war es, fest-
zustellen, dass das Publikum als gan-
zes doch eher der Religion kritisch ge-
geniiberstand. So wurde auf die Rolle
der Hélle im Zusammenhang mit der
Todesangst verwiesen. Auch war es
bemiihend, dass sich die Theologen

mit Ausnahme der Rabbiner nicht zu
einer Stellungnahme  durchringen
konnten und theologische Aeusserun-
gen den beim Pflegepersonal vertre-
tenen Ordensschwestern (berliessen.
Von den zehn anwesenden Freiden-
kern gelangten immerhin deren funf
ein- oder mehrmals mit einem Votum
zum Einsatz. Mit ihren Worten konn-
ten sie einen deutlichen Beitrag zur re-
ligionskritischen Einstellung des Pub-
likums erreichen.'Auch wenn der Be-

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853

der Geschiéftsstelle der FVS.
Besten Dank!

griff «Freidenker» nirgends genannt
wurde und auch die Bezeichnung
«FVS» nie in Erscheinung trat, so wur-
de doch in unserem Sinn wertvolle an-
tireligiose Aufklarungsarbeit geleistet.
Es ist damit auch wieder ersichtlich
geworden, wie wichtig es ist, dass sich
die FVS-Mitglieder fiir die Ziele unserer
Vereinigung engagieren. Nur so kann
unsere Weltanschauung tiefer in das
Bewusstsein unserer schweizerischen
Bevdlkerung dringen. A. Anderes

«Auferstehung»

Leben und Tod verhalten sich kontra-

diktorisch; sie widersprechen sich:

Was lebt, ist nicht tot; was tot ist, lebt

nicht. Ein «Leben nach dem Tod» ist

nicht nur ein logisch sinnloser, son-

dern auch ein ldppischer Ausdruck.

Er ist einem kindischen Wunsch ent-

sprungen. Gottfried Keller spottet

liber diese kindische Phantasie in sei-

ner «Wochenpredigt»:

O Pféafflein, liebes Pfafflein, sag’,

Ist dir zu lang der eine Tag,

Was willst du mit all den Siebensa-

chen,

Den Millionen Sternen und Jahren
machen?

Aber das «Leben nach dem Tod» ist
nur eine verwasserte Fassung des
massiven christlichen Dogmas von
der Auferstehung der Toten. Aus dem
logisch  kontradiktorischen Gegen-
satz wird ein grober Dualismus von
zwei «Substanzen» gemacht. Die
«Auferstehung der Toten» ist das Herz
des frilhen Christentums; die Augen,
um die es sich dreht; der Kéder, mit
dem Paulus seine Opfer einfangt. Er
sagt, wenn Christus nicht von den To-
ten auferstanden ist, dann ware un-
ser allgemeiner Auferstehungsglaube
eitel. Das «Leben nach dem Tod» be-
leidigt die Logik; die «Auferstehung
von den Toten» aber zerstdrt die na-
tirtiche Ordnung und verleugnet die
Endlichkeit alles Endlichen, die Sterb-
lichkeit aller Sterblichen. Das Dogma
ist unvereinbar mit der organischen
Einheit der Gegensitze von Seele und
Leib («psycho-physische Dialektik»).
Die Seele wird wie ein Vogel im Ka-
fig vorgestellt, der, nachdem er entflo-
gen ist, doch wieder hineingebracht
werden kann. Im folgenden schliesse
ich mich an David Friedrich Strauss
an, mit dem ich Ubereinstimme; die
benutzten Stellen stammen aus dem
Paragraph 136 seines Leben Jesu
(1835).

Die Seele verwirklicht sich im Leib;
sie schafft in ihm ihr Organ zum Ver-
kehr mit den andern. Die Gegenwart
der Seele bewirkt im Leib ihre Ver-
kehrsmdéglichkeiten mit den andern.
Die Gegenwart der Seele bewirkt im
Leib ihre Organe, welche wiederum
die Mbglichkeit der gegenwartigen
Seele in ihm bedingen. «Kbénnte es al-
so auch der entflohenen Seele einfal-
len, ihren vorigen Wohnsitz wieder
aufzusuchen, so wiirde sie ihn doch

21



schon in seinen edelsten Teilen unbe-
wohnbar und fiir ihren Dienst untaug-
lich finden. Wiederherstellen aber,
wie ein krankes Glied kénnte sie die
unbrauchbar gewordenen Organe
ihrer Wirksamkeit auf keine Weise, da
sie des Dienstes eben dieser Organe
bedarf.

Bei einer richtigen Ansicht von Seele
und Leib, welche diese beiden nicht
abstrakt auseinanderhalt, sondern sie
zugleich in ihrer ldentitat, die Seele
als die Innerlichkeit des Leibes, den
Leib als die Aeusserlichkeit der See-
le begreift, weiss man schon gar
nicht, wie man die Wiederbelebung
eines Toten verstehen solle. Haben
die Krafte und Tatigkeiten des Leibes
einmal aufgehort, in denjenigen regie-
renden Mittelpunkt zusammen zu lau-
fen, welchen wir die Seele nennen.
Dann hat auch die Seele aufgehort.
lhre Tatigkeit besteht in der ununter-
brochenen Niederhaltung aller an-
dern im Korper moglichen Prozesse
unter der hohern Einheit des organi-
schen Lebensprozesses, die beim
Menschen zugleich die Basis des Gei-
stigen ist. Hort diese organisierende
Tatigkeit auf, so treten in den ver-
schiedenen Teilen des Korpers die
niedrigeren Prinzipien als herrschend
auf, deren Geschaft die Verwesung
ist. Haben diese einmal die Herr-
schaft angetreten, so werden sie nicht
geneigt sein, sie an den vorigen Her-
ren, die Seele, zuriickzugeben. Das
Wunder der Wiederbelebung miisste
also in der Erschaffung einer neuen
Seele in einem andern Leib beste-
hen.» Gustav Emil Miller

Buchbesprechung

Unsere Philosophie

Hans Titze: Traktat iiber Rational und Ir-
rational. Verlag Anton Hain, Meisenheim
am Glan .229 S. 1975

Das Wort «unsere» bezieht sich einstwei-
len auf zwei: Ich bin mit dem Buch restlos
einverstanden. Dass sich diese Ueberein-
stimmung auch auf andere ausdehne, ist
wiinschbar; diese Wiinschbarkeit ist ein
Beispiel eines irrationalen Wertes, der sich
deswegen nicht aufzwingen lasst.

Der Verfasser ist ebenso zu Hause in der
klassischen «philosophia perennis» von
Platon bis Kant, Hegel und Husserl, wie in
der heutigen Wissenschaft (Atomphysik
und Kybernetik).

Aus der Fulle der knapp und klar erfass-
ten Gehalte kénnen in einer kurzen Be-
sprechung nur einige Hauptgedanken her-
ausgehoben werden:

1. Ontologische Anthropologie. Diese
Fachausdricke bedeuten auf deutsch fol-

22

gendes: Philosophie ist die Selbsterkennt-
nis, die Selbstbesinnung, das Selbstver-
standnis aller wesentlichen Werte der ge-
schichtlichen Menschheit, gedacht in Be-
ziehung auf das allumfassende, absolute
Sein, in dem sie gesetzt und aufgehoben
sind; durch welche es sich selbst allmah-
lich deutlicher zu werden versucht. Die
Vielfalt philosophischer Systeme bevorzu-
gen je einen Anblick der unendlichen
Wirklichkeit. Jedes driickt eine begrenzte
Wahrheit aus, die einander dialektisch er-
géanzen. «Dialektik ist die Logik der Philo-
sophie», Hegel nennt diese Logik «die
Methode der spekulativen Vernunft». Ver-
nunft ist das Vernehmen aller Werte, der
rationalen der besonderen, gegenstandli-
chen Wissenschaften; als auch der irratio-
nalen Werte der asthetischen Schau von
Ganzheiten (Kunstwerke) und der ethi-
schen Werte freier Selbstbestimmung des
Menschen; sowie die Wesensschau der
seelisch-geistigen Bewusstseinsgebilde der
Kulturgeschichte.

Die philosophische Reflexion «begreift das
Unbegreifliche» als solches, als irrational.
Das Absolute ist sowohl rational als auch
irrational. In den Religionen wird der um-
greifende Weltgrund der seienden Welt
«mythisch vorgestellt». «Die Offenheit des
philosophischen Glaubens erhalt sie als
Chiffern der Transzendenz.» «Philosophi-
sche Probleme koénnen nicht formallo-
gisch, sondern nur dialektisch behandelt
werden.» «Dass wir denken, schauen, er-
leben koénnen, ist als Existenz (Mensch-
sein) eine Seinsqualitat, da der Mensch
nicht neben dem allumfassenden Sein
steht, sondern selbst dazu gehért. «We-
der lasst sich das Sein vom Denken, noch
das Denken vom Sein abstrakt abtrennen:
«Die logischen Grundsatze des Denkens
haben selbst ihre Grundlage in dem Sein,
zu dem auch das Denken gehort, wobei
aber diese Grundlage wiederum nur aus
der Denkfahigkeit erkannt wird.» «Das
Seiende, das wir sind, fiihrt in das Seien-
de, das wir nicht sind. Wir miissen es in
uns hereinholen, um dieses Seiende, das
wir nicht sind, zu einem Seienden zu ma-
chen, das wir sind. Denn, sowie wir es er-
kannt und erlebt haben, ist es in uns; aber
es ist in uns als etwas, das auch ausser
uns ist...der Verstand schreibt der Natur
vor, was auch in der Natur enthalten ist.»
Denkgesetze sind auch Seinsgesetze und
umgekehrt.

2. Rationales Denken und irrationales Erle-
ben. Diese Gegenséatze sind gleich wirk-
lich. Sie werden dialektisch erkannt der-
art, dass das Eine durch das Nichtsein des
andern erkannt wird; wir erkennen das
Rationale, indem wir erkennen, dass es
nicht irrational ist und umgekehrt.

Das rationale Denken, das sich wissen-
schaftlich auf abgesonderte Sachverhalte
bezieht, beruht auf den Gesetzen der for-
malen Logik. Die Sachverhalte werden be-
grifflich in ihrer allgemeinen Geltung ge-
dacht, die fur alle Forschenden dieselben
sind. Sie sind unabhéngig von subjektiven
Meinungen oder von empirischen Men-
schengruppen oder Klassen. Das formallo-
gische Ideal des Verstandes ist ein wider-
spruchsfreier, universaler Zusammenhang

aller wahren Urteile, die zugleich objekti-
ve Seinsbestande ausdriicken.

Der Verstand wird wirksam innert abstrak-
ter Sachgebiete, um deren Grenzen er sich
nicht kiimmert.

Aus Pramissen (Vorderséatze), Axiomen, lo-
gischen Grundbegriffen (Kategorien) wer-
den neue Satze abgeleitet, welche die Er-
kenntnis erweitern (Synthesen). Im lo-
gisch begrifflichen und in dem berech-
nend, quantitativen Denken herrscht die
formale Logik ungetriibt von den Unge-
wissheiten und Wahrscheinlichkeiten der
Erfahrung. Angewandt auf die Erfahrung
entstehien die verschiedenen Erfahrungs-
wissenschaften, welche kausale Zusam-
menhénge aufweisen, wobei Ursache und
Wirkung sowohl einen Begriindungszusam-
menhang darstellen, als auch die verbun-
denen Glieder in ihrer Verschiedenheit an-
erkennen. (Das Streichholz und das aus-
strémende Gas sind ungleich.) Die rationa-
len Wissenschaften analysieren ihre «Ele-
mente», um ihre Zusammensetzung (Syn-
these) zu begreifen und technisch herzu-
stellen. Irrationale Qualitaiten werden auf
berechenbare Quantitaten zuriickgefiihrt.
Um einen liickenlosen Begriindungszu-
sammenhang (Determination) herzustel-
len, werden die irrationalen Qualitaten und
Wertungen ausser acht gelassen. Trotz-
dem bleibt der Wissenschafter auf Werte
angewiesen; als Forscher findet er sich
nicht unter seinen Objekten vor, sondern
er muss den irrationalen Glauben an den
Wert der Wissenschaft mitbringen und vor-
aussetzen.

Das irrationale Erleben ergibt sich nun
einerseits negativ aus dem Fehlen derjeni-
gen Merkmale, durch die das Rationale
gekennzeichnet ist; anderseits positiv aus
Merkmalen, die das rationale Denken des
Verstandes libersteigen.

Zu der ersten Gruppe gehoren die Spriin-
ge zwischen verschiedenen Wissenschafts-
gebieten, die den geforderten liickenlosen
Zusammenhang durchbrechen. Der formal-
logischen Allgemeinheit der Begriffe ent-
zieht sich das individuell Konkrete, das
wissenschaftlich nie voraussagbar ist. Aus
dem quantitativen Mechanismus von Luft-
schwingungen und Nervenvibrationen ent-
steht der gehodrte Ton eines Horenden.
Quantitat schlagt in eine subjektive Quali-
tat um, die den objektiven Rechnungen wi-
derspricht und aus ihnen nicht abzuleiten
ist. Aber der gehoérte Ton ist deswegen
nicht weniger wirklich als das, was mit Ap-
paraten gemessen werden kann. All unser
Erleben ist fir den Verstand irrational.
Aber das Irrationale wird nicht nur dialek-
tisch erkannt durch das Wegfallen von ra-
tionalen Forderungen; dariiber hinaus er-
kennen wir in unserm Erleben seelische
Qualitaten, erschauen wesentliche Ganz-
heiten, die sich nicht zusammensetzen las-
sen — zum Beispiel die Methode in einer
Tonfolge — wir richten uns aus nach ethi-
schen Werten, die als zu verwirklichende

Méglichkeiten jedem einzelnen Leben
einen Sinn verleihen. In der Geschichte
verstehen wir Kulturwerte in ganzheitli-

cher Verwirklichung durch grosse Geister
und durch ganze Vélker. Die Vernunft ist
das Vernehmen solcher Werte in Wider-
streit und Anerkennung.



	"Auferstehung"

