
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 12

Artikel: Freigeistiges Programm

Autor: Gröbner, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freigeistiges Programm

von Wolfgang Gröbner, Innsbruck

September 1976

Prognosen: Die Prognosen für die
christliche Papst-Kirche sind pessimistisch,

es möge genügen, hier einige
besonders relevante Urteile von kirchlicher

Seite wiederzugeben: «Wir
leben in einem Heidenland mit christlicher

Vergangenheit und christlichen
Restbeständen» (Karl Rahner 1967) —
«Die Vorbehalte gegenüber der Kirche
wachsen, während ihre Glaubwürdigkeit

abnimmt» (Bericht über Bischofs-
Synode in Rom 197,1) — «Dabei geht
es nicht so sehr um die akute Gefahr
eines plötzlichen quantitativen
Aderlasses, sondern mehr um den qualitativen

Verlust, den verstärkten Auszug
der Jugend und der enttäuschten
Intelligenz aus der Kirche» (H. Burger
über Synode in Würzburg) — «Das

kann zu einer solchen Situation
hinführen, so dass es dann nur eines,
vielleicht in sich betrachtet, unbedeutenden

Anlasses bedarf, um einen
raschen und zahlenmässig sehr grossen
Abfall von der Kirche auszulösen»

(Karl Rahner, 1972) — «Der Apparat
ist stark genug, um sich noch ein
Menschenalter lang zu behaupten
die heute etablierte Amtskirche wird
aus biologischen und soziologischen
Gründen in den restlichen drei
Jahrzehnten unseres Jahrhunderts
überdauern die junge Generation freilich

hat mit der Kirche dann vollends
nichts mehr zu tun die Zukunft
der Kirche entscheidet sich darum
schon in den nächsten Jahren» (H.
Halbfas, Paulus-Gesellschaft 1976) —
«Die ethische und moralische Basis
der Welt muss erneuert werden» (Au-
relio Peccei, Club of Rome, 1968) —
«Und dies ist nur möglich durch den
Wandel des Ethos und Opfermuts unter

Führung der Vernunft» (Karl
Jaspers, 1958).
Neue Alternativen: Diese wenigen
Aussprüche von massgebenden
Personen beleuchten blitzartig die
gegenwärtige, nicht nur für die Kirche,
sondern für die gesamte Menschheit
ernste Situation, und legen die
verpflichtende Aufgabe nahe, die Grundlagen

unserer Weltanschauungen zu
erforschen, neu zu prüfen und alle
möglichen Alternativen in Betracht zu
ziehen.

Natürlich muss jede Weltanschauung,
wie auch jede Wissenschaft, von
gewissen (frei gewählten) Vorentscheidungen,

man kann sie auch Glauben

nennen, ausgehen. Das ist
wissenschaftstheoretisch nicht anders möglich

(vgl. Hans Albert, Traktat über
kritische Vernunft, Tübingen 1968),

weil wir nur mit endlichen Schluss-
ketten arbeiten können, entbindet uns
aber nicht der Verpflichtung, die
gewählten Anfangssätze dauernd als der
Ueberprüfung bedürftig im Auge zu

behalten und nötigenfalls zu korrigieren.

Die meisten Weltanschauungen und

Religionen gehen von einem Glauben
an eine «göttliche Offenbarung» aus,
die in einer «heiligen Schrift» für ewige

Zeiten niedergelegt sein soll, die
für nicht korrigierbar, aber für
interpretierbar gehalten wird; dieser Glaube

ist weitgehend tabuiert und sitzt
besonders fest im Bewusstsein vieler

Menschen, weil er in der Erziehung

schon vom frühesten Kindesalter

an eingeimpft wird. Andererseits
wurde der christliche Glaube in neuer

Zeit vor allem deshalb labil, weil
er sich auf historische Daten beruft
und Kosmogonien lehrt, die von der
Wissenschaft fortlaufend widerlegt
werden.
Die freigeistige Weltanschauung
dagegen beruft sich auf keine
übernatürliche Offenbarung, sondern allein
auf das Buch der Natur, das dem
forschenden Menschengeist offen
steht.
Die Grundlagen: Während die traditionellen

Weltanschauungen aus ihren

heiligen Schriften innerhalb vieler
Jahrtausende niemals Folgerungen
ziehen konnten, die sich im wirklichen
Leben bewahrheitet und bestätigt
haben, so ist es der freiheitlichen
Weltanschauung innerhalb weniger
Jahrhunderte gelungen, aus dem ihr
zugrunde liegenden Buch der Natur
durch gewissenhafte systematische
Forschungen grossartige Erfolge zu
erzielen, welche ein neues Zeitalter
der Menschheit eingeleitet und das
Leben in einer Weise umgestaltet
haben, die heute in ihren letzten
Konsequenzen noch gar nicht absehbar
ist, ja auch manchmal Besorgnis
erregen kann.
Daher ist das Vertrauen auf eine frei¬

geistige Weltanschauung wegen ihres
hohen Bestätigungsgrades viel eher
gerechtfertigt, als dasjenige auf
irgendeine traditionelle, durch angebliche

göttliche Offenbarungen gestiftete

Religion, wie sie von einer
etablierten Kirche heute gelehrt wird,
deren Folgerungen und Verheissun-
gen, z. B. über Entwicklung und Ende
der Welt, dauernd von den Tatsachen
widerlegt werden. Freilich haben die
Vertreter dieser Religionen eine
besondere Geschicklichkeit entwickelt,
um auch niederschmetternde
Widersprüche zwischen Verheissungen und
tatsächlichen Ergebnissen in neue
Bestätigungen ihres Glaubens umzudeuten.

Trotz diesen ungeheuren Erfolgen
unserer Naturwissenschaften ist die
freigeistige Weltanschauung sich voll
bewusst, dass allein aus der Grundlage

dieser Wissenschaften keine
befriedigenden Antworten auf alle die
Menschen in ihrem Leben bedrängenden

Fragen nach Sinn und Zweck
gefolgert werden können. Es bleibt
unaufhebbar ein leeres Gefühl übrig,
das in der Ueberzeugung seinen
Ausdruck findet, die Welt, so wie wir sie
vorfinden und wie die Wissenschaft
sie beschreibt, könne nicht «das letzte»

sein. Zum Teil mag dies davon
kommen, dass die Wissenschaft, der
Forderung nach Objektivität folgend,
die ganze Erlebnis-Seite rigoros
wegschneidet.

Der fehlende Ueberbau: Dieser offenbare

Mangel in der freigeistigen
Weltanschauung, so wie sie bis jetzt hier
beschrieben wurde, muss behoben
werden. Er beruht darauf, dass die
Naturwissenschaften nur Fragen
beantworten, nach dem, was ist, nicht
nach dem, was sein soll. Das zu wissen,

was sein soll, was gut oder
schlecht ist, bedeutet das aller
schwierigste und urälteste Problem
der Menschheit. Es gibt kein
allgemeines Prinzip, aus dem heraus diese

Frage zu beantworten wäre, denn
ein solches würde ja auf den Glauben
an die Existenz eines Gottes als
obersten Gesetzgeber hinauslaufen,
was in einer freigeistigen
Weltanschauung abgelehnt werden muss.
Freilich gibt es eine Menge Antworten

auf diese Frage, die aber
kurzsichtig sind und am wahren Problem

vorbeigehen: z. B. das Prinzip, die
Welt solle so sein, dass alle Menschen

glücklich sind. Es gibt viele Verfüh-

97



rer, — wir haben ja deren erlebt, —
die verheissen, sobald man ihnen die
Macht geben, paradiesische Zustände
schaffen zu wollen, in denen alle
Menschen glücklich wären. Nichts ist
leichter, als ein solches Versprechen
einzulösen: denn wenn es nach der
Machtergreifung einen Menschen
geben sollte, der sich nicht als glücklich
bekennt, so kann es sich ja nur um

einen Irrsinnigen handeln, der in

entsprechenden Anstalten behandelt
werden müsste, oder um einen Volks-
Schädling, der liquidiert werden muss.
In dieser zweiten, über unsere
Naturwissenschaften hinausgehenden Frage

entspricht es dem freiheitlichen
und freigeistigen Standpunkt, dass sie

nur von jedem einzelnen persönlichen
Menschen in seinem eigenen persönlichen

Gewissensbereich entschieden
werden kann. Natürlich ist diese
Entscheidung weder übertragbar auf
andere, noch identisch mit einer
Willens-Entscheidung, welche dem
praktischen Handeln vorausgehen muss;
diese kann von der ursprünglichen
Gewissens-Entscheidung abweichen.
Unter «Gewissen» verstehen wir hier
nicht einen, den Menschen anerzogenen

Gesetzes-Kodex, sondern das
abstrakte Urteils-Vermögen, darüber
zu entscheiden, was man für gut oder
schlecht hält, analog unserem
Verstand, der darüber entscheidet, was
man für logisch wahr oder falsch hält.
Jede andere Beantwortung unserer
Frage würde den Glauben an die
Existenz eines höchsten Gesetzgebers

oder einer absoluten Norm
voraussetzen, was unserem freigeistigen
Standpunkt widerspricht (aber auch
dieser Glaube würde nicht viel weiter

helfen, weil wir darüber hinaus
noch den konkreten Inhalt dieser
Norm kennen müssten). Dass dieses
Urteilsvermögen in einzelnen Fällen
schwach entwickelt und verkümmert
sein kann, ist kein Gegenargument,
genau so wenig wie die Tatsache,
dass es Schwachsinnige gibt, gegen
die unser logisches Denkvermögen ins
Treffen geführt werden kann. Natürlich

sind diese Gewissens-Urteile
nicht unfehlbar, sie können revidiert
und korrigiert werden, aber immer nur
vor dem Richterstuhl des eigenen
Gewissens.

In dieser unbedingten Autonomie der
persönlichen Gewissens-Entscheidungen

liegt die höchste Würde des
Menschen begründet. Dieses Prinzip der

Gewissensfreiheit, das in Jahrhunderte

langen Kämpfen errungen wurde,
wurde immer von denjenigen kirchlichen

und staatlichen Institutionen
bekämpft und unterdrückt, welche darauf

ausgingen, die Menschen in
ihrem Sinne zu lenken und zu beherrschen.

Daher hängt die Annahme
unserer These ganz wesentlich davon
ab, ob in den Menschen, die sie
hören, ein genügend starker Freiheitsdrang

lebendig ist, der sich dagegen
aufbäumt, irgendeinem vorgestellten
und eingebildeten Prinzip sowie dessen

Priestern hörig zu werden.
Auch dem Einwurf, die Freiheit der
Persönlichkeit müsse notwendig
beschränkt werden, um Einhelligkeit der
Meinungen und Kräfte zu erzielen, so
dass etwa die Erhaltung des Lebens
der Menschheit als höchstes absolutes

Prinzip aufgestellt würde, kann
nicht stattgegeben werden, weil die
Würde des persönlichen Menschen
über seinem Leben und auch über
dem Leben der irdischen Menschheit
steht; auch wenn diese etwa auf dem
Planet Erde einmal zugrunde ginge,
würde dasselbe Experiment auf
unzähligen analogen Planeten unseres
Kosmos weitergeführt werden. So wie
das Leben eines einzelnen
Individuums auf Erden für die Gesamtheit
bedeutungslos ist, so ist auch das
Leben der irdischen Menschheit in der
kosmischen Gesamtheit ohne Bedeutung.

Gewissensfreiheit und staatliche
Gesetze: Andererseits tritt das Ideal der
individuellen .Freiheit, der persönlichen

Entscheidungsfreiheit und des
Rechtes auf Selbstbestimmung immer
klarer und deutlicher in den
Forderungskatalog der heutigen Menschen.
Auch die in der Macht stehenden
Politiker erkennen die Notwendigkeit,
jedem Menschen diesen persönlichen
Freiheitsraum zuzusichern.
Freilich braucht jede völkische oder
staatliche Gemeinschaft gewisse
Regeln, die von ihren Mitgliedern befolgt
werden müssen, um ein reibungsloses

Zusammenleben sicher zu stellen.
Dafür werden Gesetze beschlossen,
die jedoch an sich im allgemeinen
nicht die persönlichen Gewissen der
einzelnen Mitglieder verpflichten,
sondern nur zur Vermeidung der damit
verknüpften Strafsanktionen zu befolgen

sind.
Eine moralische Entrüstung über
Gesetzesbrecher kann damit allein nicht

begründet werden. Vielmehr wird es
immer wieder vorkommen, dass
persönliches Gewissen und staatliche
Gesetze in Widerspruch stehen. Was
daraus folgt, kann nicht im vorhinein
entschieden werden, sondern muss
den tieferen Gründen des
Gemeinschaftslebens anheim gestellt bleiben.
Rein abstrakt betrachtet, kann sich
folgendes ergeben:

a) Ein Staatsbürger beugt sich im
Widerspruch zu seinem Gewissen
dem Gesetz: er wird dann als braver,

gehorsamer Bürger gelobt und
als Vorbild hingestellt;

b) Ein Staatsbürger lehnt sich, seinem
Gewissen folgend, gegen das
Gesetz auf, aber gewinnt nicht die
Zustimmung der Mehrheit des Volkes

und wird überwältigt: er wird
dafür bestraft und als verabscheuenswerter

Revolutionär und Rebell
der allgemeinen Verachtung
preisgegeben;

c) Ein Staatsbürger lehnt sich, sei¬

nem Gewissen folgend, gegen das
Gesetz auf, findet aber genügend
Anhänger, um seinen Standpunkt
durchzusetzen und das Gesetz
ändern zu können: er wird zum Helden

des Volkes, zum Befreier, zum
Erlöser erklärt und geht als
solcher in die ewige Geschichte seines

Landes ein.

Steinzeitliche Konstruktion eines
Götterhimmels: Die in der Steinzeit, vor
etwa 12 000 Jahren, erfundene Methode,

einerseits zum Zwecke der
Naturerklärung, andererseits zur ideologischen

Begründung irdischer
Herrschaftsordnungen eine jenseitige
Geisterwelt und einen Götter-Himmel zu
konstruieren, hat sich bis heute
erhalten und wird von den Religionen
sowie deren Vertretern immer noch
in der gleichen primitiven Weise, ohne

Spur einer Kritik zum Beweise
diesseitiger Zustände und Normen
verwendet. Es wird nämlich eine
jenseitige, von Geistern, Dämonen und
Göttern bevölkerte Welt erfunden, in
der sich irdische Verhältnisse in
idealistischer und vielleicht verbesserter
Form spiegeln. Diese himmlischen
Zustände und Organisationen des
gemeinschaftlichen Lebens werden
sodann wieder auf die Erde zurückgeholt

und als göttliche Offenbarung,
als gottgewollte politische und soziale
Normen den Menschen verkündet und
zu verpflichtenden Gesetzen erhoben.

98



Dieser verblüffend einfache steinzeitliche

Trick, Zustände und Normen,
die von gewissen Institutionen
gewünscht werden, zunächst in den

Himmel hinauf zu projizieren, um sie

dann von dort wieder auf die Erde

herunter zu holen, und zwar als

gottgewollte Ordnungen, ist sehr gründlich

und eingehend dargestellt worden

von Ernst Topitsch in seinem
Buch «Vom Ursprung und Ende der

Metaphysik — Eine Studie zur
Weltanschauungskritik» (Springer-Verlag
Wien, 1958).

Freilich verliert diese bequeme, von
den Theologen heute immer noch
verwendete Beweismethode aus der

Steinzeit in der modernen Welt,
soweit sie wissenschaftlich orientiert
ist, zusehends an Ueberzeugungskraft,
weil sich die Menschen heute nicht
mehr so leicht von bramarbasierenden
Priestern naseführen lassen. Sie sind
auch nicht mehr einverstanden mit
der aus der Steinzeit überkommenen
Vorstellung eines unbeschränkt und
unkontrolliert herrschenden tyrannischen

Gottes, dessen Zorn man zwar
nicht verstehen kann, aber durch
kriecherische Kniefälle zu besänftigen
hat. Dem heutigen Zeitverständnis
würde ein in Partnerschaft stehender
Gottesbegriff angemessener sein.
Aber davon abgesehen stösst diese
Beweismethode, wie wir jetzt zeigen
wollen, auf unlösbare Widersprüche
mit unserem wissenschaftlichen
physikalischen Weltbild.
Unmöglichkeit, den physikalischen
Kosmos durch eine transzendente
jenseitige Welt zu erweitern: Wenn
Theologen etwa über den Bericht
eines Astronauten, auf seiner Weltreise
keinen Gott gesehen zu haben, spötteln,

weil ihr Gott ja unsichtbar,
ungreifbar, mit unseren Sinnen nicht
wahrnehmbar usw. sei, so bekunden
sie damit nur eine beschämende
Unfähigkeit, das wahre Problem
wahrzunehmen und in seiner wissenschaftlichen

Tiefe zu ermessen.
Denn wenn es nur darauf ankäme,
sich eine jenseitige Welt auszumalen
oder zu erträumen, so wären unserer
Phantasie keine Schranken gesetzt
und kein Problem wäre zu sehen.
Wenn man aber verlangt oder behauptet,

dass diese jenseitige Welt mit

unserer diesseitigen, in der wir
leben und leiden, in einem wechselseitigen

Wirkungszusammenhang stehe,
dann wird diese Sache widerspruchs¬

voll, mathematisch-physikalisch
unlösbar.

Denn in diesem Fall müsste es möglich

sein, das Raum-Zeit-Kontinuum
der Physik so zu erweitern, dass eine
den steinzeitlichen Vorstellungen
entsprechende Geisterwelt darinnen
Platz fände. Aber unsere physikalische
Welt ist nicht nach den Vorstellungen
von Galilei und Newton euklidisch,
sondern der Relativitätstheorie
nichteuklidisch strukturiert. Eine Erweiterung

dieses nicht-euklidischen Raum-
Zeit-Kontinuums, sei es in den Raum-
Koordinaten, als auch in der
Zeit-Koordinate, ist ohne Störung der
vorhandenen Struktur nicht möglich.
Nach der Relativitätstheorie ist es ja
z. B. nicht möglich, eine Gleichzeitigkeit

zwischen verschiedenen
Himmelskörpern, und damit eine universale

Zeit zu definieren, wie sollte es
da möglich sein, den Zeitbegriff
unserer wirklichen irdischen Welt auf
eine eingebildete überirdische
Geisterwelt auszudehnen.
Um es nochmals zu wiederholen,
phantasieren und träumen lässt sich
allerhand, aber in unserer wirklichen
Welt, in der wir gemeinsam leben,
leiden und uns verständigen müssen,
stossen die Dinge hart gegeneinander

und zerfliessen Träume in Schäume.

Moderne Methoden für transzendente
Erweiterungen: Die steinzeitliche
Methode der Personifikationen und
Vergöttlichung der Naturkräfte ist, wie
wir gesehen haben, nicht möglich,
weil sie dem gesicherten Weltbild
unserer Naturwissenschaften
widerspricht. An die Stelle dieser primitiven
Art, einen transzendenten Götterhimmel

zu konstruieren, in dem die Fragen

nach Sinn und Ziel unseres
Daseins eine Antwort finden können,
müssen moderne Methoden eingesetzt

werden, mit deren Hilfe gegebene

Wissensgebiete transzendent
erweitert werden können. Solche Methoden

sind in der Mathematik ausgebildet

und vielseitig erprobt worden; sie
benützen Grenzprozesse und dadurch
definierbare Grenzwerte.
Durch Grenzprozesse hat man z. B.

in der Mathematik den Bereich der
rationalen Zahlen zum Bereich der
reellen Zahlen (Körper der unendlichen

Dezimalbrüche) erweitert. Man

geht hier von der genau bekannten
Struktur des Körpers der rationalen
Zahlen aus, definiert dort neue Ob¬

jekte, die aus Folgen von rationalen
Zahlen bestehen, ermittelt deren
Struktur und findet so einen erweiterten

Bereich, den Körper der reellen
Zahlen, welcher den ursprünglichen
Bereich, den rationalen Zahlkörper
umfasst und transzendent erweitert.
Diese in der Mathematik wohl
ausgebildete und erfolgreiche Methode
kann auch auf andere Wissensgebiete
übertragen werden. Wenn wir uns,
um ein Beispiel zu geben, auf den
Wissensbereich der klassischen Physik

konzentrieren, so können wir dort
die folgende Situation feststellen: Die
Physik hat ein System von sogenannten

Naturgesetzen herausgearbeitet,
mit dessen Hilfe sie alles Geschehen
in diesem Bereich vorausberechnen
und prognostizieren kann. In Wirklichkeit

handelt es sich aber nicht um
«Gesetze», sondern um «Regeln», die
von der bisherigen Erfahrung verifiziert

wurden, über deren notwendige
Erfüllung in der Zukunft wir aber
nichts wissen und nichts- beweisen
können. Wir können auf keine Art
zwingend nachweisen, dass diese
Regeln mit Notwendigkeit, nicht nur jetzt,
sondern in alle Zukunft bestätigt werden,

also wirkliche Gesetze sind.
Das Sprechen von Naturgesetzen ist
daher eine deutliche Ueberschreitung
unseres Erfahrungsbereiches, eine
Transzendierung unserer empirischen
Welt, die zwar sehr nahe liegt, aber
eben nicht verbindlich vorgeschrieben
werden kann. Wenn man aber diesen
Schritt vollzieht und bis zur Grenze
verfolgt, so hat man einen neuen
transzendenten Begriff abgeleitet, der alle

Gesetze in sich schliesst, nach
denen unsere empirische Welt geformt
ist, und in diesem Sinne als ein
Gottesbegriff bezeichnet werden kann.
Dabei sind wir aber weit davon
entfernt, diesem neuen Gottesbegriff
irgendwelche Persönlichkeits-Eigenschaften

zuzuschreiben, ihn, einem tief
eingefressenem Hang folgend, zu
personifizieren. Leider verleitet schon
unsere Sprache zu diesen fehlerhaften

Begriffsbildungen und Personifikationen,

weil das blosse Wort
«Gesetz» oder «Naturgesetz» mit Notwendigkeit

die Existenz eines persönlichen

Gesetzgebers vorauszusetzen
scheint. Wenn diesem Gottesbegriff
weitere Eigenschaften zugeschrieben
werden, so müssen sie nach den
beschriebenen Methoden der
Grenzwertbildung geprüft und kontrolliert
werden.

99



Der Gottesbegriff der Atomphysik: In

einem anderen Gebiet unserer
modernen Physik, der Atomphysik, wird
das Geschehen nicht von einem
System deterministischer Naturgesetze,
sondern von Zufallsgesetzen
beherrscht. Diese Gesetze werden in der
mathematischen Wahrscheinlichkeits-
Theorie untersucht; sie werden vom
mathematisch nicht definierbaren
«Zufall» beherrscht, dessen Wesen
darin beschlossen ist, dass ein dem

Zufall unterworfenes Ereignis absolut
und in keiner Weise prognostiziert
werden kann. (Vgl. Karl R. Popper,
Logik der Forschung, VIII. Kapitel,
Wahrscheinlichkeit; Tübingen 1971),

während das Geschehen in einer

grossen Masse von Elementen,
einem sogenannten Kollektiv, wohl
definierten statistischen Gesetzen
genügt, die mit angebbaren Wahrscheinlichkeiten

erfüllt werden.
Die mathematische Theorie der
Wahrscheinlichkeit ist noch nicht
befriedigend geklärt. Sie ist auf ein

Axiomensystem zurückgeführt, für das

aber die Beweise der Vollständigkeit
und Widerspruchsfreiheit noch fehlen.
Als nicht-deterministische Theorie
hat sie auch lange Zeit heftigen
Widerspruch herausgefordert. Trotzdem
kann man sagen, dass ihre Ueberein-
stimmung mit den Beobachtungsergebnissen

zufriedenstellt und sie bei
den heutigen Forschern allgemein
anerkannt ist.

Auch hier kann man denselben Schritt
wie vorhin machen, indem man die
in unserem beschränkten Erfahrungsbereich

geltenden Regeln bis zu
ihrer transzendenten Grenze als gültig
verfolgt. Dann erhalten wir einen, die
Gesetze der Atomphysik umfassenden
Gottesbegriff, der im Gegensatz zum
ersten indeterministisch ist und dessen

Wirken nur in statistischen
Gesetzen erfasst werden kann.
Diese Ueberlegungen sind allerdings
ungewohnt, aber es kann betont werden,

dass die hier eingeführten
Gottesbegriffe in unseren physikalischen
Wissenschaften tatsächlich vorgebildet

sind. Freilich dürfen sie keinesfalls

personifiziert werden, was freilich

eine arge Zumutung für unser
verkommenes philosophisches Denken

im Abendland bedeutet. Die
uralte indische Weisheit, dass der
Urgrund alles Seins nur ein abstraktes
Prinzip sein kann, müsste neu
erweckt werden.

Beginnen sie zu
beichten?

Jeder auch nur oberflächliche Kenner

der Kirchengeschichte weiss, dass
diese mit Blut geschrieben wurde.
Keine Religion hat so viele Greueltaten

aller Art, so viele Verbrechen
auf dem «Gewissen» wie die christliche.

Darum haben schon viele
Exponenten der Kirchen, solche, die es
ernst nahmen, angeregt, die Kirche
sollte nicht nur ihren Schäflein
vorschreiben, ihre Sünden zu beichten,
sondern auch hier mit dem guten
Beispiel vorangehen. Manche dieser
Schäfchen kommen sich vor wie jene,
die dem Wolf beichten müssen.

Nun scheint wenigstens die
protestantische Kirche einsichtiger zu werden

und schüchterne eigene
Beichtversuche zu machen. In einer
Konferenz zwischen Islamiten und
Exponenten des Oekumenischen Rates
der Kirche, die im Juni 1976 in Genf
stattfand, hielt ein islamischer
Religionsführer den Christen vor, diese
hätten Mission und kolonialistische
Macht — und Interessenpolitik eh und
je arg verquickt. Infolge einer
Indiskretion ist nun bekannt geworden,
dass die Christen so in die Enge
getrieben wurden, dass sie «ihr volles
Mitgefühl für das Unrecht, das die
islamische Welt durch Kolonialisten,
Neokolonialisten und ihre Mitschuldigen

erlitten habe», ausdrücken
(«Materialdienst» 1.10.1976, S. 296).
Ein zwar noch recht unsicherer, aber

doch klarer Schritt in Richtung
Generalbeichte, die so nötig wäre. Immerhin:

die Kirche brachte es nicht fertig,

die Mitschuldigen beim Namen
zu nennen. Das kann man von ihr
offenbar noch nicht verlangen.
Bemerkenswert in negativer Hinsicht
ist an diesem Bericht auch, dass beide,
Islam und Christentum, wenigstens
darin einig waren, dass «Mission und
(was dasselbe ist) dawah unaufgeb-
bare Pflichten sind sowohl im
Christentum wie im Islam» (S. 296).

-ein-

Schwere Zeiten
für einen Freidenker

Erleichtert zog er sich zurück
aus ihrer Totenkammer.
«Nun ist sie tot,
die Religion!»
so dachte er.
«Sie hat jetzt Ruh,
und ich mit ihr».
Und legte sich zum wohlverdienten

Schlummer
und schlief
und schlief.

Doch täuscht' er sich,
sie war nicht tot,
er glaubt es nur.
Sie wurde stark,
dieweil er schlief,
so stark wie kaum zuvor.

Es war ein schlimmes Erwachen!
Die Lüfte waren grau von

Weihrauchdampf,
erdröhnten von den Kirchenglocken,
vibrierten von der Orgel Pfeifen.
Wohin er blicken mochte:
Es wimmelte von Göttern,
von Pfaffen, Ministranten, Exorzisten.
Der Kirchen wurden immer mehr
und ihre Kassen schwer.
Die Welt ward wieder voll von

Religion,
dieweil er schlief.

Er musste neu beginnen,
neu,
ganz neu.
Und dieser Neubeginn war schwer,
und seine Kasse leer.
Er hatte schwere Zeiten.

J. R. Ola

100


	Freigeistiges Programm

