Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 59 (1976)

Heft: 12

Artikel: Freigeistiges Programm

Autor: Grobner, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freigeistiges Programm

von Wolfgang Grdébner, Innsbruck
September 1976

Prognosen: Die Prognosen fiir die
christliche Papst-Kirche sind pessimi-
stisch, es moge genligen, hier einige
besonders relevante Urteile von kirch-
licher Seite wiederzugeben: «Wir le-
ben in einem Heidenland mit christ-
licher Vergangenheit und christlichen
Restbestanden» (Karl Rahner 1967) —
«Die Vorbehalte gegeniiber der Kirche
wachsen, wahrend ihre Glaubwiirdig-
keit abnimmt» (Bericht Gber Bischofs-
Synode in Rom 1971) — «Dabei geht
es nicht so sehr um die akute Gefahr
eines plotzlichen quantitativen Ader-
lasses, sondern mehr um den qualita-
tiven Verlust, den verstarkten Auszug
der Jugend und der enttduschten In-

telligenz aus der Kirche» (H. Burger
" Uber Synode in Wirzburg) — «Das
kann zu einer solchen Situation hin-
fihren, so dass es dann nur eines,
vielleicht in sich betrachtet, unbedeu-
tenden Anlasses bedarf, um einen ra-
schen und zahlenméssig sehr grossen
Abfall von der Kirche auszulésen»
(Karl Rahner, 1972) — «Der Apparat
ist stark genug, um sich noch ein
Menschenalter lang zu behaupten ...
die heute etablierte Amtskirche wird

aus biologischen und soziologischen .

Grinden in den restlichen drei Jahr-
zehnten unseres Jahrhunderts Uber-
dauern ... die junge Generation frei-
lich hat mit der Kirche dann vollends
nichts mehr zu tun ... die Zukunft
der Kirche entscheidet sich darum
schon in den néachsten Jahren» (H.
Halbfas, Paulus-Gesellschaft 1976) —
«Die ethische und moralische Basis
der Welt muss erneuert werden» (Au-
relio Peccei, Club of Rome, 1968) —
«Und dies ist nur mdglich durch den
Wandel des Ethos und Opfermuts un-
ter Fihrung der Vernunft» (Karl Jas-
pers, 1958).

Neue Alternativen: Diese wenigen
Ausspriiche von massgebenden Per-
sonen beleuchten blitzartig die ge-
genwartige, nicht nur fir die Kirche,
sondern fur die gesamte Menschheit
ernste Situation, und legen die ver-
pflichtende Aufgabe nahe, die Grund-
lagen unserer Weltanschauungen zu
erforschen, neu zu prifen und alle
moglichen Alternativen in Betracht zu
ziehen.

Naturlich muss jede Weltanschauung,
wie auch jede Wissenschaft, von ge-
wissen (frei gewahlten) Vorentschei-
dungen, man kann sie auch Glauben
nennen, ausgehen. Das ist wissen-
schaftstheoretisch nicht anders mog-
lich (vgl. Hans Albert, Traktat Uber
kritische Vernunft, Tubingen 1968),
weil wir nur mit endlichen Schluss-
ketten arbeiten kénnen, entbindet uns
aber nicht der Verpflichtung, die ge-
wihlten Anfangssatze dauernd als der
Ueberpriifung bedirftig im Auge zu
behalten und nétigenfalls zu korrigie-
ren.

Die meisten Weltanschauungen und
Religionen gehen von einem Glauben
an eine «gottliche Offenbarung» aus,
die in einer «heiligen Schrift» fir ewi-
ge Zeiten niedergelegt sein soll, die
fiir nicht korrigierbar, aber fir inter-
pretierbar gehalten wird; dieser Glau-
be ist weitgehend tabuiert und sitzt
besonders fest im Bewusstsein vie-
ler Menschen, weil er in der Erzie-
hung schon vom friihesten Kindes-
alter an eingeimpft wird. Andererseits
wurde der christliche Glaube in neu-
er Zeit vor allem deshalb labil, weil
er sich auf historische Daten beruft
und Kosmogonien lehrt, die von der
Wissenschaft fortlaufend widerlegt
werden.

Die freigeistige Weltanschauung da-
gegen beruft sich auf keine lberna-
tiirliche Offenbarung, sondern allein

auf das Buch der Natur, das dem
forschenden Menschengeist offen
steht. '

Die Grundlagen: Wahrend die traditio-
nellen Weltanschauungen aus ihren
heiligen Schriften innerhalb vieler
Jahrtausende niemals Folgerungen
ziehen konnten, die sich im wirklichen
Leben bewahrheitet und bestétigt ha-
ben, so ist es der freiheitlichen Welt-
anschauung innerhalb weniger Jahr-
hunderte gelungen, aus dem ihr zu-
grunde liegenden Buch der Natur
durch gewissenhafte systematische
Forschungen grossartige Erfolge zu
erzielen, welche ein neues Zeitalter
der Menschheit eingeleitet und das
Leben in einer Weise umgestaltet ha-
ben, die heute in ihren letzten Kon-
sequenzen noch gar nicht absehbar
ist, ja auch manchmal Besorgnis er-
regen kann.

Daher ist das Vertrauen auf eine frei-

geistige Weltanschauung wegen ihres
hohen Bestatigungsgrades viel eher
gerechtfertigt, als dasjenige auf ir-
gendeine traditionelle, durch angebli-
che gébttliche Offenbarungen gestif-
tete Religion, wie sie von einer eta-
blierten Kirche heute gelehrt wird,
deren Folgerungen und Verheissun-
gen, z. B. tiber Entwicklung und Ende
der Welt, dauernd von den Tatsachen
widerlegt werden. Freilich haben die
Vertreter dieser Religionen eine be-
sondere Geschicklichkeit entwickelt,
um auch niederschmetternde Wider-
spriiche zwischen Verheissungen und
tatséchlichen Ergebnissen in neue Be-
statigungen ihres Glaubens umzudeu-
ten.

Trotz diesen ungeheuren Erfolgen un-
serer Naturwissenschaften ist die frei-
geistige Weltanschauung sich voll be-
wusst, dass allein aus der Grundla-
ge dieser Wissenschaften keine be-
friedigenden Antworten auf alle die
Menschen in ihrem Leben bedran-
genden Fragen nach Sinn und Zweck
gefolgert werden koénnen. Es bleibt
unaufhebbar ein leeres Gefiihl iibrig,
das in der Ueberzeugung seinen Aus-
druck findet, die Welt, so wie wir sie
vorfinden und wie die Wissenschaft
sie beschreibt, kénne nicht «das letz-
te» sein. Zum Teil mag dies davon
kommen, dass die Wissenschaft, der
Forderung nach Obijektivitat folgend,
die ganze Erlebnis-Seite rigoros weg-
schneidet.

Der fehlende Ueberbau: Dieser offen-
bare Mangel in der freigeistigén Welt-
anschauung, so wie sie bis jetzt hier
beschrieben wurde, muss behoben
werden. Er beruht darauf, dass die
Naturwissenschaften nur Fragen be-
antworten, nach dem, was ist, nicht
nach dem, was sein soll. Das zu wis-
sen, was sein soll, was gut oder
schlecht ist, bedeutet das aller
schwierigste und urélteste Problem
der Menschheit. Es gibt kein allge-
meines Prinzip, aus dem heraus die-
se Frage zu beantworten ware, denn
ein solches wiirde ja auf den Glauben
an die Existenz eines Gottes als
obersten Gesetzgeber hinauslaufen,
was in einer freigeistigen Weltan-
schauung abgelehnt werden muss.
Freilich gibt es eine Menge Antwor-
ten auf diese Frage, die aber kurz-
sichtig sind und am wahren Problem
vorbeigehen: z. B. das Prinzip, die
Welt solle so sein, dass alle Menschen
glicklich sind. Es gibt viele Verfiih-

97



rer, — wir haben ja deren erlebt, —
die verheissen, sobald man ihnen die
Macht geben, paradiesische Zustédnde
schaffen zu wollen, in denen alle
Menschen glicklich wéaren. Nichts ist
leichter, als ein solches Versprechen
einzuldsen: denn wenn es nach der
Machtergreifung einen Menschen ge-
ben sollte, der sich nicht als gliicklich
bekennt, so kann es sich ja nur um
einen Irrsinnigen handeln, der in ent-
sprechenden Anstalten behandelt
werden miisste, oder um einen Volks-
Schédling, der liquidiert werden muss.
In dieser zweiten, liber unsere Natur-
wissenschaften hinausgehenden Fra-
ge entspricht es dem freiheitlichen
und freigeistigen Standpunkt, dass sie
nur von jedem einzelnen persénlichen
Menschen in seinem eigenen persdn-
lichen Gewissensbereich entschieden
werden kann. Natirlich ist diese Ent-
scheidung weder Ubertragbar auf an-
dere, noch identisch mit einer Wil-
lens-Entscheidung, welche dem prak-
tischen Handeln vorausgehen muss;

diese kann von der urspriinglichen.

Gewissens-Entscheidung abweichen.
Unter «Gewissen» verstehen wir hier
nicht einen, den Menschen anerzo-
genen Gesetzes-Kodex, sondern das
abstrakte Urteils-Vermogen, dariiber
zu entscheiden, was man fiir gut oder
schlecht hélt, analog unserem Ver-
stand, der dariiber entscheidet, was
man fiir logisch wahr oder falsch hélt.
Jede andere Beantwortung unserer
Frage wirde den Glauben an die
Existenz eines hochsten Gesetzge-
bers oder einer absoluten Norm vor-
aussetzen, was unserem freigeistigen
Standpunkt widerspricht (aber auch
dieser Glaube wiirde nicht viel wei-
ter helfen, weil wir dariiber hinaus
noch den konkreten Inhalt dieser
Norm kennen miissten). Dass dieses
Urteilsvermdgen in einzelnen Fallen
schwach entwickelt und verkiimmert
sein kann, ist kein Gegenargument,
genau so wenig wie die Tatsache,
dass es Schwachsinnige gibt, gegen
die unser logisches Denkvermdgen ins
Treffen gefiihrt werden kann. Natir-
lich sind diese Gewissens-Urteile
nicht unfehlbar, sie kdnnen revidiert
und korrigiert werden, aber immer nur
vor dem Richterstuhl des eigenen Ge-
wissens. '
In dieser unbedingten Autonomie der
persénlichen Gewissens-Entscheidun-
gen liegt die hochste Wiirde des Men-
schen begriindet. Dieses Prinzip der

98

Gewissensfreiheit, das in Jahrhunder-
te langen Kémpfen errungen wurde,
wurde immer von denjenigen kirchli-
chen und staatlichen Institutionen be-
k&dmpft und unterdrlickt, welche dar-
auf ausgingen, die Menschen in ih-
rem Sinne zu lenken und zu beherr-
schen. Daher héngt die Annahme un-
serer These ganz wesentlich davon
ab, ob in den Menschen, die sie ho-
ren, ein geniligend starker Freiheits-
drang lebendig ist, der sich dagegen
aufbdumt, irgendeinem vorgestellten
und eingebildeten Prinzip sowie des-
sen Priestern horig zu werden.

Auch dem Einwurf, die Freiheit der
Personlichkeit miisse notwendig be-
schrankt werden, um Einhelligkeit der
Meinungen und Kréfte zu erzielen, so
dass etwa die Erhaltung des Lebens
der Menschheit als héchstes absolu-
tes Prinzip aufgestellt wiirde, kann
nicht stattgegeben werden, weil die
Wirde des personlichen Menschen
liber seinem Leben und auch iber
dem Leben der irdischen Menschheit
steht; auch wenn diese etwa auf dem
Planet Erde einmal zugrunde ginge,
wiirde dasselbe Experiment auf un-
zéhligen analogen Planeten unseres
Kosmos weitergefiihrt werden. So wie
das Leben eines einzelnen Indivi-
duums auf Erden fiir die Gesamtheit
bedeutungslos ist, so ist auch das Le-
ben der irdischen Menschheit in der
kosmischen Gesamtheit ohne Bedeu-
tung. :
Gewissensfreiheit und staatliche Ge-
setze: Andererseits tritt das Ideal der
individuellen Freiheit, der personli-
chen Entscheidungsfreiheit und des
Rechtes auf Selbstbestimmung immer
klarer und deutlicher in den Forde-
rungskatalog der heutigen Menschen.
Auch die in der Macht stehenden Po-
litiker erkennen die Notwendigkeit,
jedem Menschen diesen persoénlichen
Freiheitsraum zuzusichern.

Freilich braucht jede vélkische oder
staatliche Gemeinschaft gewisse Re-
geln, die von ihren Mitgliedern befolgt
werden missen, um ein reibungslo-
ses Zusammenleben sicher zu stellen.
Dafiir werden Gesetze beschlossen,
die jedoch an sich im allgemeinen
nicht die personlichen Gewissen der
einzelnen Mitglieder verpflichten, son-
dern nur zur Vermeidung der damit
verkniipften Strafsanktionen zu befol-
gen sind.

Eine moralische Entriistung tber Ge-
setzesbrecher kann damit allein nicht

begriindet werden. Vielmehr wird es
immer wieder vorkommen, dass per-
sbnliches Gewissen und staatliche
Gesetze in Widerspruch stehen. Was

-daraus folgt, kann nicht im vorhinein

entschieden werden, sondern muss
den tieferen Griinden des Gemein-
schaftslebens anheim gestellt bleiben.
Rein abstrakt betrachtet, kann sich
folgendes ergeben:

a) Ein Staatsbiirger beugt sich im Wi-
derspruch zu seinem Gewissen
dem Gesetz: er wird dann als bra-
ver, gehorsamer Birger gelobt und
als Vorbild hingestellt;

b) Ein Staatsbiirger lehnt sich, seinem
Gewissen folgend, gegen das Ge-
setz auf, aber gewinnt nicht die
Zustimmung der Mehrheit des Vol-
kes und wird Uberwéltigt: er wird
dafiir bestraft und als verabscheu-
enswerter Revolutionar und Rebell
der allgemeinen Verachtung preis-
gegeben;

c) Ein Staatsbiirger lehnt sich, sei-
nem Gewissen folgend, gegen das
Gesetz auf, findet aber geniigend
Anhanger, um seinen Standpunkt
durchzusetzen und das Gesetz an-
dern zu koénnen: er wird zum Hel-
den des Volkes, zum Befreier, zum
Erléser erklart und geht als sol-
cher in die ewige Geschichte sei-
nes Landes ein.

- Steinzeitliche Konstruktion eines Got-

terhimmels: Die in der Steinzeit, vor
etwa 12 000 Jahren, erfundene Metho-
de, einerseits zum Zwecke der Natur-
erklarung, andererseits zur ideologi-
schen Begriindung irdischer Herr-
schaftsordnungen eine jenseitige Gei-

“sterwelt und einen Gotter-Himmel zu

konstruieren, hat sich bis heute er-
halten und wird von den Religionen
sowie deren Vertretern immer noch.
in der gleichen primitiven Weise, oh-
ne Spur einer Kritik zum Beweise
diesseitiger Zustdnde und Normen
verwendet. Es wird namlich eine jen-
seitige, von Geistern, Damonen und
Gottern bevolkerte Welt erfunden, in
der sich irdische Verhaltnisse in idea-
listischer und vielleicht verbesserter
Form spiegeln. Diese himmlischen Zu-
stdnde und Organisationen des ge-
meinschaftlichen Lebens werden so-
dann wieder auf die Erde zuriickge-
holt und als géttliche Offenbarung,
als gottgewollte politische und soziale
Normen den Menschen verkiindet und
zu verpflichtenden Gesetzen erhoben.



Dieser verbliffend einfache steinzeit-
liche Trick, Zustdnde und Normen,
die von gewissen Institutionen ge-
wiinscht werden, zunachst in den
Himmel hinauf zu projizieren, um sie
dann von dort wieder auf die Erde
herunter zu holen, und zwar als gott-
gewollte Ordnungen, ist sehr grind-
lich und eingehend dargestellt wor-
den von Ernst Topitsch in seinem
Buch «Vom Ursprung und Ende der
Metaphysik — Eine Studie zur Welt-
anschauungskritik»  (Springer-Verlag
Wien, 1958).

Freilich verliert diese bequeme, von
den Theologen heute immer noch ver-
wendete Beweismethode aus der
Steinzeit in der modernen Welt, so-
weit sie wissenschaftlich orientiert
ist, zusehends an Ueberzeugungskraft,
weil sich die Menschen heute nicht
mehr so leicht von bramarbasierenden
Priestern nasefilhren lassen. Sie sind
auch nicht mehr einverstanden mit
der aus der Steinzeit iUberkommenen
Vorstellung eines unbeschrankt und
unkontrolliert herrschenden tyranni-
schen Gottes, dessen Zorn man zwar
nicht verstehen kann, aber durch krie-
cherische Kniefalle zu besanftigen
hat. Dem heutigen Zeitverstandnis
wiirde ein in Partnerschaft stehender
Gottesbegriff angemessener sein.
Aber davon abgesehen stdsst diese
Beweismethode, wie wir jetzt zeigen
wollen, auf unlésbare Widerspriiche
mit unserem wissenschaftlichen phy-
sikalischen Weltbild.

Unméglichkeit, den physikalischen
Kosmos durch eine transzendente
jenseitige Welt zu erweitern: Wenn
Theologen etwa Uber den Bericht ei-
nes Astronauten, auf seiner Weltreise
keinen Gott gesehen zu haben, spot-
teln, weil ihr Gott ja unsichtbar, un-
greifbar, mit unseren Sinnen nicht
wahrnehmbar usw. sei, so bekunden
sie damit nur eine beschidmende Un-
fahigkeit, das wahre Problem wahr-
zunehmen und in seiner wissenschaft-
lichen Tiefe zu ermessen.

Denn wenn es nur darauf ankame,
sich eine jenseitige Welt auszumalen
oder zu ertrdumen, so waren unserer
Phantasie keine Schranken gesetzt
und kein Problem wédre zu sehen.
Wenn man aber verlangt oder behaup-
tet, dass diese jenseitige Welt mit
unserer diesseitigen, in der wir le-
ben und leiden, in einem wechselsei-
tigen Wirkungszusammenhang stehe,
dann wird diese Sache widerspruchs-

voll, mathematisch-physikalisch un-
I6sbar.

Denn in diesem Fall misste es mog-
lich sein, das Raum-Zeit-Kontinuum
der Physik so zu erweitern, dass eine
den steinzeitlichen Vorstellungen ent-
sprechende  Geisterwelt darinnen
Platz fande. Aber unsere physikalische
Welt ist nicht nach den Vorstellungen
von Galilei und Newton euklidisch,
sondern der Relativitatstheorie nicht-
euklidisch strukturiert. Eine Erweite-
rung dieses nicht-euklidischen Raum-
Zeit-Kontinuums, sei es in den Raum-
Koordinaten, als auch in der Zeit-Ko-
ordinate, ist ohne Stérung der vor-
handenen Struktur nicht maéglich.
Nach der Relativitatstheorie ist es ja
z. B. nicht mdéglich, eine Gleichzeitig-
keit zwischen verschiedenen Him-
melskorpern, und damit eine univer-
sale Zeit zu definieren, wie sollte es
da moglich sein, den Zeitbegriff un-
serer wirklichen irdischen Welt auf
eine eingebildete Uberirdische Gei-
sterwelt auszudehnen.

Um es nochmals zu wiederholen,
phantasieren und trdumen lasst sich
allerhand, aber in unserer wirklichen
Welt, in der wir gemeinsam leben,
leiden und uns verstandigen muissen,
stossen die Dinge hart gegeneinan-
der und zerfliessen Traume in Schéau-
me.

Moderne Methoden fiir transzendente
Erweiterungen: Die steinzeitliche Me-
thode der Personifikationen und Ver-
gobttlichung der Naturkrafte ist, wie
wir gesehen haben, nicht moglich,
weil sie dem gesicherten Weltbild un-
serer Naturwissenschaften  wider-
spricht. An die Stelle dieser primitiven
Art, einen transzendenten Gotterhim-
mel zu konstruieren, in dem die Fra-
gen nach Sinn und Ziel unseres Da-
seins eine Antwort finden kdénnen,
missen moderne Methoden einge-
setzt werden, mit deren Hilfe gegebe-
ne Wissensgebiete transzendent er-
weitert werden kénnen. Solche Metho-
den sind in der Mathematik ausgebil-
det und vielseitig erprobt worden; sie
beniitzen Grenzprozesse und dadurch
definierbare Grenzwerte.

Durch Grenzprozesse hat man z. B.
in der Mathematik den Bereich der
rationalen Zahlen zum Bereich der
reellen Zahlen (Koérper der unendli-
chen Dezimalbriiche) erweitert. Man
geht hier von der genau bekannten
Struktur des Korpers der rationalen
Zahlen aus, definiert dort neue Ob-

jekte, die aus Folgen von rationalen
Zahlen bestehen, ermittelt deren
Struktur und findet so einen erwei-
terten Bereich, den Korper der reellen
Zahlen, welcher den urspriinglichen
Bereich, den rationalen Zahlkorper
umfasst und transzendent erweitert.
Diese in der Mathematik wohl aus-
gebildete und erfolgreiche Methode
kann auch auf andere Wissensgebiete
tbertragen werden. Wenn wir uns,
um ein Beispiel zu geben, auf den
Wissensbereich der klassischen Phy-
sik konzentrieren, so kénnen wir dort
die folgende Situation feststellen: Die
Physik hat ein System von sogenann-
ten Naturgesetzen herausgearbeitet,
mit dessen Hilfe sie alles Geschehen
in diesem Bereich vorausberechnen

- und prognostizieren kann. In Wirklich-

keit handelt es sich aber nicht um
«Gesetze», sondern um «Regeln», die
von der bisherigen Erfahrung verifi-
ziert wurden, Uber deren notwendige
Erfillung in der Zukunft wir aber
nichts wissen und nichts' beweisen
kénnen. Wir kénnen auf keine Art
zwingend nachweisen, dass diese Re-
geln mit Notwendigkeit, nicht nur jetzt,
sondern in alle Zukunft bestatigt wer-
den, also wirkliche Gesetze sind.
Das Sprechen von Naturgesetzen ist
daher eine deutliche Ueberschreitung
unseres Erfahrungsbereiches, eine
Transzendierung unserer empirischen
Welt, die zwar sehr nahe liegt, aber
eben nicht verbindlich vorgeschrieben
werden kann. Wenn man aber diesen
Schritt vollzieht und bis zur Grenze
verfolgt, so hat man einen neuen tran-
szendenten Begriff abgeleitet, der al-
le Gesetze in sich schliesst, nach de-
nen unsere empirische Welt geformt
ist, und in diesem Sinne als ein Got-
tesbegriff bezeichnet werden kann.
Dabei sind wir aber weit davon ent-
fernt, diesem neuen Gottesbegriff ir-
gendwelche  Personlichkeits-Eigen-
schaften zuzuschreiben,ihn, einem tief
eingefressenem Hang folgend, zu per-
sonifizieren. Leider verleitet schon
unsere Sprache zu diesen fehlerhaf-
ten Begriffsbildungen und Personifi-
kationen, weil das blosse Wort «Ge-
setz» oder «Naturgesetz» mit Notwen-
digkeit die Existenz eines personli-
chen Gesetzgebers vorauszusetzen
scheint. Wenn diesem Gottesbegriff
weitere Eigenschaften zugeschrieben
werden, so missen sie nach den be-
schriebenen Methoden der Grenz-
wertbildung gepriift und kontrolliert
werden.

99



Der Gottesbegriff der Atomphysik: In
einem anderen Gebiet unserer mo-
dernen Physik, der Atomphysik, wird
das Geschehen nicht von einem Sy-
stem deterministischer Naturgesetze,
sondern von Zufallsgesetzen be-
herrscht. Diese Gesetze werden in der
mathematischen Wahrscheinlichkeits-
Theorie untersucht; sie werden vom
mathematisch  nicht definierbaren
«Zufall» beherrscht, dessen Wesen
darin beschlossen ist, dass ein dem
Zufall unterworfenes Ereignis absolut
und in keiner Weise prognostiziert
werden kann. (Vgl. Karl R. Popper,
Logik der Forschung, Vill. Kapitel,
Wahrscheinlichkeit; Tibingen 1971),
wahrend das Geschehen in einer
grossen Masse von Elementen, ei-
nem sogenannten Kollektiv, wohl de-
finierten statistischen Gesetzen ge-
niigt, die mit angebbaren Wahrschein-
lichkeiten erfiillt werden.

Die mathematische Theorie der Wahr-
scheinlichkeit ist noch nicht befrie-
digend geklart. Sie ist auf ein Axio-
mensystem zuriickgefiihrt, fiir das
aber die Beweise der Volistandigkeit
und Widerspruchsfreiheit noch fehlen.
Als nicht-deterministische Theorie
hat sie auch lange Zeit heftigen Wi-
derspruch herausgefordert. Trotzdem
kann man sagen, dass ihre Ueberein-
stimmung mit den Beobachtungser-
gebnissen zufriedenstellt und sie bei
den heutigen Forschern allgemein
anerkannt ist.

Auch hier kann man denselben Schritt
wie vorhin machen, indem man die
in unserem beschrankten Erfahrungs-
bereich geltenden Regeln bis zu ih-
rer transzendenten Grenze als giiltig
verfolgt. Dann erhalten wir einen, die
Gesetze der Atomphysik umfassenden
Gottesbegriff, der im Gegensatz zum
ersten indeterministisch ist und des-
sen Wirken nur in statistischen Ge-
setzen erfasst werden kann.

Diese Ueberlegungen sind allerdings
ungewohnt, aber es kann betont wer-
den, dass die hier eingefiihrten Got-
tesbegriffe in unseren physikalischen
Wissenschaften tatsachlich vorgebil-
det sind. Freilich dirfen sie keines-
falls personifiziert werden, was frei-
lich eine arge Zumutung flr unser
verkommenes philosophisches Den-
ken im Abendland bedeutet. Die ur-
alte indische Weisheit, dass der Ur-
grund alles Seins nur ein abstraktes
Prinzip sein kann, misste neu er-
weckt werden.

100

Beginnen sie zu
beichten?

Jeder auch nur oberflachliche Ken-
ner der Kirchengeschichte weiss, dass
diese mit Blut geschrieben wurde.
Keine Religion hat so viele Greuel-
taten aller Art, so viele Verbrechen
auf dem «Gewissen» wie die christ-
liche. Darum haben schon viele Ex-
ponenten der Kirchen, solche, die es
ernst nahmen, angeregt, die Kirche
sollte nicht nur ihren Schaflein vor-
schreiben, ihre Siinden zu beichten,
sondern auch hier mit dem guten
Beispiel vorangehen. Manche dieser
Schafchen kommen sich vor wie jene,
die dem Wolf beichten miissen.

§ I DAT-wv-BY-DIn - wore.

Nun scheint wenigstens die prote-
_stantische Kirche einsichtiger zu wer-
den und schiichterne eigene Beicht-

versuche zu machen. In einer Kon-
ferenz zwischen Islamiten und Expo-
nenten des Oekumenischen Rates
der Kirche, die im Juni 1976 in Genf
stattfand, hielt ein islamischer Reli-
gionsfiihrer den Christen vor, diese
hatten Mission und kolonialistische
Macht — und Interessenpolitik eh und
je arg verquickt. Infolge einer Indis-
kretion ist nun bekannt geworden,
dass die Christen so in die Enge ge-
trieben wurden, dass sie «ihr volles
Mitgefiihl fir das Unrecht, das die
islamische Welt durch Kolonialisten,
Neokolonialisten und ihre Mitschul-
digen erlitten habe», ausdricken
(«Materialdienst» 1.10.1976, S. 296).
Ein zwar noch recht unsicherer, aber

doch klarer Schritt in Richtung Gene-
ralbeichte, die so nétig ware. Immer-
hin: die Kirche brachte es nicht fer-
tig, die Mitschuldigen beim Namen
zu nennen. Das kann man von ihr
offenbar noch nicht verlangen.
Bemerkenswert in negativer Hinsicht
ist an diesem Bericht auch, dass beide,
Islam und Christentum, wenigstens
darin einig waren, dass «Mission und
(was dasselbe ist) dawah unaufgeb-
bare Pflichten (!) sind sowohl im
Christentum wie im Islam» (S. 296).

-ein-

Schwere Zeiten
fur einen Freidenker

Erleichtert zog er sich zuriick

aus ihrer Totenkammer.

«Nun ist sie tot,

die Religion!»

so dachte er.

«Sie hat jetzt Ruh,

und ich mit ihr».

Und legte sich zum wohlverdienten
Schlummer

und schlief

und schlief.

Doch tauscht’ er sich,
sie war nicht tot,

er glaubt es nur.

Sie wurde stark,

dieweil er schlief,

so stark wie kaum zuvor.

Es war ein schlimmes Erwachen!

Die Lufte waren grau von
Weihrauchdampf,

erdréhnten von den Kirchenglocken,

vibrierten von der Orgel Pfeifen.

Wohin er blicken mochte:

Es wimmelte von Gottern,

von Pfaffen, Ministranten, Exorzisten.

Der Kirchen wurden immer mehr

und ihre Kassen schwer.

Die Welt ward wieder voll von
Religion,

dieweil er schlief.

Er musste neu beginnen,

neu,

ganz neu.

Und dieser Neubeginn war schwer,
und seine Kasse leer.

Er hatte schwere Zeiten.

J.R.Ola



	Freigeistiges Programm

