
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 11

Rubrik: Freude des Monats

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mann mehr gilt als die Frau, muss ein

«Gottvater» herhalten, der irdische

Jungfrauen schwängert und — Söhne

bekommt. Töchter kommen in antiken

Göttersagen nur selten vor. Ueberall

projiziert unser Geist unter dem Druck

der traditionell verhafteten Seele das,

was uns das «Höchste» zu sein

scheint. — Auch in vage, nebulose und

undefinierbare Allgemeinbegriffe, wie

«das Gute, Jenseits, Liebe, Ehre,

Erlösung, Seelenheil» usw. kann man

immer das hineindeuten, was einem

selber gefällt: So wird jeder Glaube

zum Vertrag auf Gegenseitigkeit mit

dem «jenseitigen» Handelspartner,
der sich nicht artikulieren kann und

daher unserer Willkür ausgesetzt ist.

Gott entspricht daher immer der
Kulturhöhe seiner Anbeter.
Unsere Kausalsuche (auch beim Tiere

nachweisbar!) macht Gott zum Lük-

kenbüsser, der alle Rätsel im Reich

unseres derzeitigen Wissens füllen
soll: «Ritzengott» nennen ihn auch

Theologen, denen diese Form der

Gottesdeutung nicht passt.
Im Illusionsbedürfnis (vermutlich als

Kompensation zu unserer intellektuellen

Ohnmacht) erfand der Kirchenvater

Tertullian (um 200 nach Eins) den

berühmten Satz: «Credo, quia absurdum»,

das heisst «Ich glaube, weil es

absurd ist!» Praktisch bedeutet das

«Wo das Wissen aufhört, beginnt der

Glaube.» Dieser fasziniert derart, dass

er alle Widersprüche überwindet. Die

Anziehungskraft des Geheimnisvollen
schätzt uralte Riten und Symbole, deren

Sinn längst entfallen ist. Daher

auch zum Beispiel die lateinische

FREUDI
DES MONATS 0^

Die eidgenössische Initiative zur Trennung

der Kirche vom Staat ist
nunmehr von der Bundeskanzlei geprüft
worden. 61 560 Unterschriften wurden
für gültig befunden, die Initiative ist
also zustande gekommen. Sie wird
dem Schweizervolk zur Abstimmung
vorgelegt werden, die Schweizer Bürger

und Bürgerinnen werden dann zu
entscheiden haben, ob sie weiterhin
die Monopolstellung der christlichen
«Landeskirchen» dulden wollen.

Luzifer

Sprache vor verständnislosen Laien.
Fromme glauben an Gottesgeburten,
Auferstehungen und Himmelfahrten,
obwohl sie überall nachlesen können,
dass diese Sagen schon aus der
heidnischen Antike stammen. Sie glauben
an die Wundertaten Christi, obwohl sie
wissen könnten, dass dieselben Heilstaten

auch von anderen Göttern
berichtet werden: Immer soll die
Wunschwelt die Sinnes- und Verstandeswelt

überwältigen. Subjektives
Empfinden gilt mehr als objektive
Wahrheit, das Ich mehr als die anderen.

— So liebt man von Kindheit an
das Märchen und später das Theater
und Kino, obwohl man weiss, wie oft
dort die Wahrheit auf den Kopf
gestellt wird. Utopische Romane schätzt
jeder mehr als die Mathematik. Die
Gaukelei der Artisten amüsiert uns,
obwohl wir wissen, wie leicht wir Opfer

der Bühnentricks werden. Der
Fromme schätzt daher den gepredigten

Christus mehr als den historischen
Jesus. Wenn er noch dazu in diesseitiger

Liebe die grösste Illusion seines
Lebens erlebt, tröstet er sich mit der
«Transzendenz».

In Halluzination, Traum, Trance und
im Giftrausch glaubt man oft, mit dem
«Uebersinnlichen» in Direktkontakt zu
stehen, ohne zu bedenken, dass man
in solchen Schlaf- oder Wachträumen
nur das «erlebt», was man vorher so
oft gehört hat, dass man daran
gewöhnt ist und der Glaube — sich so
immer wieder selbst bestätigt: So
erscheint den Katholiken ihre Maria,
den Evangelischen ihr Jesus, den
«Heiden» ihre Stammesgötter, den
Seeleuten ihr Klabautermann und den
Kindern ihr «Butzemann». Somit wird
das «Uebernatürliche» zum ganz
natürlichen Milieuprodukt der Lokaltradition.

Hat man sich so einen «ideologischen
Ueberbau» (nach Karl Marx) geschaffen,

so identifiziert man sich gern mit
derart Erhabenen. Man assoziiert
eigenes (zufälliges!) Kindheitserleben
oder Spätsuggestion mit dem Höchsten,

was man erdenken kann und
aktiviert so die Lustareale unseres Hirns,
das diese Triebe auslöst — wie die
Ratte in der Versuchsbox der Psychologen

auch bald die Taste zu finden
weiss, die ihr das grösste Lusterleben
vermittelt. So schliesst sich wieder
der Kreis zwischen Menschen und
Tier. Nur hat der Mensch mehr
Möglichkeiten, da ihm der bessere Ver¬

stand mehr als Augenblickslust
vermittelt: Das ist die unbewusste
Korruption, die der Fromme erlebt, wenn
ihm die Kirche das Studium bezahlt
oder recht früh mit Pfarre und Garten,
mit Pension und angesehener sozialer
Stellung belohnt. So studiert der
arglistig Kluge ebenso gern Theologie
wie der Dumme, bei dem es zur guten
Note in Mathematik usw. nicht reicht,
der aber leicht einsieht, wie man mit
den in der Theologie üblichen
Allgemeinausdrücken alles machen kann,
was man selber im Augenblick möchte

und sich dabei gleichzeitig aus
jeder nachprüfbaren Verantwortung
herauszieht.

Also ist Glaube eine wahrhaft
subhumane psychische Qualität, in dem
der Fromme lieber die ganze (doch
angeblich ebenfalls gottgegebene!)
Vernunft- und Sinneswelt verachtet,
lieber infantil dauernd Subjekt und
Objekt verwechselt, Innen- und
Aussenwelt zusammen pantscht, um sich
höheres Lusterleben zu verschaffen
als es Drogen und Sex vermögen. Sogar

sein Leben gibt er her für dieses
höchst erdenkliche Lusterleben, wie
die Märtyrertode unsere ganzen
Weltgeschichte beweisen. Alle Gegensätze
verschmelzen im Glauben ineinander:
Gläubige dürfen mal rational und mal
irrational reagieren, für Krieg oder
Frieden eintreten, sich als «Erbsünder»

fühlen, wenn sie entsprechend
masochistisch veranlagt sind oder
auch als «Gotteskind», was beinhaltet,

dass man aggressiv gegen jeden
anderen bis zum kriegerischen
Massenmord vorgehen darf.

Dass es sich hierbei tatsächlich um
blinde tierische Triebe (etwa 16 an der
Zahl!) handelt, die obendrein netzartig

untereinander verbunden sich
gegenseitig stützen, zeigt auch die totale
Unbelehrbarkeit der Frommen bzw.
aller Kirchen, Religionen, Gläubigen
usw.: Obwohl sie lange genug einsehen,

dass man heute keine Kriege «im
Namen Gottes» mehr führen darf,
finden sioh immer wieder Kleriker, die
auch noch die letzten Kriege in Korea
und Vietnam als «Sache Gottes» den
Soldaten schmackhaft machen. Die
Illustrierte «Stern» brachte Beispiele
dafür in ihrer Nummer 29, Seite 119,

Anno 1975).
Wenn man zum Schluss noch fragen
sollte, warum denn immer noch grosse

Gelehrte, die solche Zusammenhänge

eigentlich kennen sollten, an

87


	Freude des Monats

