Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 11

Artikel: Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt [Teil 2]
Autor: Radkau, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Standpunkt der einzigartigen Struktur
und Geschichte des jlidischen Volks
der Wille, einen Staat wie alle ande-
ren zu haben, diesen besonderen
Charakter aufheben misste.»

Daher miisste sein Bestreben dahin-
gehen, von soviel Nationen wie még-
lich als neutral anerkannt zu werden,
“vor allem von den Arabern, denen
durch die jidische Kolonisation Land
genommen wurde, das hauptséchlich
von Arabern bewohnt war; sie als Ga-
ranten einzuladen, musste einen gros-
sen Eindruck auf sie machen und psy-
chologisch als Kompensation wirken.
Neutralitat wirde bedeuten, dass lIs-
rael, wenn es in der UNO verbleibt,
sich aus machtpolitischen Kampfen
heraushalten misste und lediglich an
kulturellen und gesellschaftlichen Ak-
tivitaten teilnehmen dirfte, wie zum
Beispiel ILO und WHO (Weltgesund-
heitsorganisation). Damit wére eine
neue Staatsform geschaffen durch
Aufgabe der Fiktion sogenannter
Oberhoheit (Souveréanitat), aber unter
internationalem Grenzschutz durch

die Garantorldnder — was allerdings
noch nicht zu bedeuten hat, dass es
seine eigene Armee ganz aufgeben
misste (auch die neutrale Schweiz
hat eine solche).
Damit wére Nassers Einwand besei-
tigt: Die arabischen Lander kdnnten
zusammen oder gegeneinander Po-
litik machen, ohne dass Israel irgend-
wie miteinbezogen ware; und es wiur-
de die doppelte Loyalitat abschaffen,
die bisher flir die Diasporajuden be-
standen hat, die einerseits gute
Staatsbiirger ihrer Lander bleiben
wollen, aber doch ihre Sympathien fir
den Judenstaat fiihlen.
Soweit Dr. Nahum Goldmanns Argu-
mente. Es wirde aber auch der Ju-
gend Israels ermdglichen, endlich mit
den religiosen Steinzeitideen aufzu-
rdumen, die von den orthodoxen Ju-
den Amerikas fir ihre Geldhilfe gefor-
dert und von der israelischen Reak-
tion ausgenitzt werden, um ein mo-
dernes Volk in ihrer religiosen
Zwangsjacke zu halten.

Otto Wolfgang

Der Gottesbegriff - nur unser eigenes Triebprodukt

2. Teil

Es ist aber nicht nur unser Geltungs-
bediirfnis, mit dem wir den «Uner-
forschlichen und Unbeweisbaren» —
eben, weil jede objektive Beurteilung
fehlt — nach eigenem Geschmack uns
bilden und alle seine vieldeutigen Al-
legorien und Symbole uns eigenstich-
tig auslegen, sondern es kommen
noch weitere meist angeborene Trie-
be hinzu, die uns erklaren, warum der
Gottesbegriff so international seit Ur-
zeiten verbreitet ist:

Im Herden- und Gewohnheitstrieb
(schon dem Aristoteles
iibernimmt man gern alles, was die
Masse unseres Lokalmilieus seit je
glaubte und — daher unserer Karriere
nutzt, Majoritdt und Tradition sakrifi-
zieren alles: Keiner will auffallen, kei-
ner «anders als die andern sein». Die
Konformitat zur Grosszahl erleichtert
unser Dasein. Jeder andere Glaube
verdammt zum unangenehmen Dasein
in der Minderheit. Anpassungsbediirf-
nis hilft zum Ueberleben. Kindheits-
pragung durch unsere Eltern, Lehrer,
Pfarrer, Paten usw. lasst den Unmiin-
digen sowieso keine andere Wahl.

86

bekannt!) -

Jede faschistische Diktatur Gbernimmt
daher dieses Prinzip der Vorbeein-
flussung derer, die mangels eigenem
Wissen noch pragungsfahig sind —
zu jedem Unsinn, wie die Historie der
verschiedensten Gottheiten von der
Antike bis jetzt offenbart. Die in unse-
ren Demokratien so oft betonte «Frei-
heit» ist insofern also eine Farce. Es
ist die Eigenheit solcher Jugenddres-
sur, dass sie das ganze Leben beein-
flusst und nur schwer sich spater
durch Spatsuggestion (evtl. «Gehirn-
wasche»!) andern lasst. Wir beneh-
men uns wie die Tiere, die auch nur
in der Jugendzeit aufnahmefahig sind,
um alsdann stupide beim Altgewohn-
ten zu verharren. Solche Tiere werden
dem Menschen willfahrig wie die
Frommen ihrem Bischof oder anderen
«gottgegebenen  Obrigkeiten». So
kann der Kritiklose dazu erzogen wer-
den, sogar den Gott zu lieben, den
schon die Nachbarkonfession als «Ab-
gott» verdammt.

Denkfaulheit und Tabureflexe verdran-
gen alle Widerspriiche, die dem «ho-
mo sapiens» eigentlich auffallen
missten. Verniinftiges Nachdenken ist

unbequem, das Uebernehmen des
«sowieso Ueblichen» ist angenehmer.
Im primitiven Dualismus teilt man die
Welt in «gut und bdse» bzw. in Scha-
fe und Bocke» ein, die dem Himmel
oder der Hélle verfallen sind. Solches
Alternativdenken verfolgt die Denkun-
fahigen seit der Jiingeren Steinzeit:
Hassen oder Lieben ist einfacher als
in milieubewusstem Kompromiss sich
jeweiligen Tatsachen anzupassen. Da-
her empfehlen alle «Heiligen Schrif-
ten» aus der Zeit der letzten 3000 Jah-
re dieses «Entweder — Oder» gegen-
tiber dem toleranten Ausgleich, der
intensives Nachdenken voraussetzt.
Alles, was jenseits des «Jaja oder
Neinnein» steht, ist «vom Uebel», wie
Jesus sagt. So ist das Denken ein-
fach; nach Intelligenz und Verantwor-
tung wird nicht mehr viel gefragt.
Dass die Welt in Wirklichkeit viel kom-
plizierter ist als dieses «Links» oder
Rechts»-Schema, braucht man auch
nicht zu bedenken: So vereinfacht der
stur Glaubige die ganze Realitat. Aus-
serdem ist Glauben einfacher als
Zweifel, den man gegen die Kritiker
verteidigen misste. — Wenn man
obendrein die Urkausalitat fir alles
einfach «Gott» nennt, also einen Aus-
druck fir das Ratsel gefunden zu ha-
ben glaubt und dann zufrieden ist, so
beweist man damit einen Wortfeti-
schismus, der schon die Antike cha-
rakterisiert, wo ebenfalls das Wort
Realitatswert besass. Alle Widerspri-
che saugt man mit dem Tetragramm
«Gott» oder «Jawe» usw. auf.

Hiermit kommen wir zu einer weiteren
Eigentimlichkeit unserer Seele, die
alle Geheimnisse der Umwelt personi-
fizieren muss, statt auch die Moglich-
keit eines «Es», eines Neutrums, in
Erwagung zu ziehen: Da man friher
keine Naturgesetze kannte, blieb als
einzige Erklarung der Naturphéano-
mene der Mensch, den man aber als
Weltenschopfer in das Unermessliche
iberhdhen musste. So schuf sich der
Urmensch den «Allweisen, Allmachti-
gen, Allgegenwértigen» usw., auf den
man obendrein alle Eigenverantwor-
tung abschieben konnte. Auch das
Bose wurde auf eine menschenahnli-
che Person, den Teufel, geschoben.
Selbst die Ursache des Wetterwech-
sels wurde auf den «Onkel Petrus»
personifiziert Ubertragen, — wie man
auch von «Vater Staat» und «Mutter
Erde» noch heute spricht. Weil in pa-
triarchalischen  Verhaltnissen  der



Mann mehr gilt als die Frau, muss ein
«Gottvater» herhalten, der irdische
Jungfrauen schwangert und — Sohne
bekommt. Tochter kommen in antiken
Gottersagen nur selten vor. Ueberall
projiziert unser Geist unter dem Druck
der traditionell verhafteten Seele das,
was uns das «Héchste» zu sein
scheint. — Auch in vage, nebulose und
undefinierbare Allgemeinbegriffe, wie
«das Gute, Jenseits, Liebe, Ehre, Er-
I6sung, Seelenheil» usw. kann man
immer das hineindeuten, was einem
selber gefillt: So wird jeder Glaube
zum Vertrag auf Gegenseitigkeit mit
dem «jenseitigen» Handelspartner,
der sich nicht artikulieren kann und
daher unserer Willkiir ausgesetzt ist.
Gott entspricht daher immer der Kul-
turhdhe seiner Anbeter. '
Unsere Kausalsuche (auch beim Tiere
nachweisbar!) macht Gott zum Liik-
kenbiisser, der alle Ratsel im Reich
unseres derzeitigen Wissens fiillen
soll: «Ritzengott» nennen ihn auch
Theologen, denen diese Form der
. Gottesdeutung nicht passt.

Im lllusionsbediirfnis (vermutlich als
Kompensation zu unserer intellektuel-
len Ohnmacht) erfand der Kirchenva-
ter Tertullian (um 200 nach Eins) den
berithmten Satz: «Credo, quia absur-
dum», das heisst «lch glaube, weil es
absurd ist!» Praktisch bedeutet das
«Wo das Wissen aufhort, beginnt der
Glaube.» Dieser fasziniert derart, dass
er alle Widerspriiche Uberwindet. Die
Anziehungskraft des Geheimnisvollen
schatzt uralte Riten und Symbole, de-
ren Sinn langst entfallen ist. Daher
auch zum Beispiel die lateinische

DES MONATS

Die eidgendssische Initiative zur Tren-
nung der Kirche vom Staat ist nun-
mehr von der Bundeskanzlei geprift
worden. 61 560 Unterschriften wurden
fur gultig befunden, die Initiative ist
also zustande gekommen. Sie wird
dem Schweizervolk zur Abstimmung
vorgelegt werden, die Schweizer Biir-
ger und Burgerinnen werden dann zu
entscheiden haben, ob sie weiterhin
die Monopolstellung der christlichen
«Landeskirchen» dulden wollen.
Luzifer

Sprache vor verstandnislosen Laien.
Fromme glauben an Gottesgeburten,
Auferstehungen und Himmelfahrten,
obwohl sie liberall nachlesen kénnen,
dass diese Sagen schon aus der heid-
nischen Antike stammen. Sie glauben
an die Wundertaten Christi, obwohl sie
wissen konnten, dass dieselben Heils-
taten auch von anderen Gottern be-
richtet werden: Immer soll die
Wunschwelt die Sinnes- und Verstan-
deswelt (berwéltigen. Subjektives
Empfinden gilt mehr als objektive
Wahrheit, das Ich mehr als die ande-
ren. — So liebt man von Kindheit an
das Marchen und spéater das Theater
und Kino, obwohl man weiss, wie oft
dort die Wahrheit auf den Kopf ge-
stellt wird. Utopische Romane schatzt
jeder mehr als die Mathematik. Die
Gaukelei der Artisten amiisiert uns,
obwohl wir wissen, wie leicht wir Op-
fer der Bihnentricks werden. Der
Fromme schéatzt daher den gepredig-
ten Christus mehr als den historischen
Jesus. Wenn er noch dazu in diessei-
tiger Liebe die grdsste lllusion seines
Lebens erlebt, trostet er sich mit der
«Transzendenz».

In Halluzination, Traum, Trance und
im Giftrausch glaubt man oft, mit dem
«Uebersinnlichen» in Direktkontakt zu
stehen, ohne zu bedenken, dass man
in solchen Schlaf- oder Wachtraumen
nur das «erlebt», was man vorher so
oft gehodrt hat, dass man daran ge-
wohnt ist und der Glaube — sich so
immer wieder selbst bestétigt: So er-
scheint den Katholiken ihre Maria,
den Evangelischen ihr Jesus, den
«Heiden» ihre Stammesgoétter, den
Seeleuten ihr Klabautermann und den
Kindern ihr «Butzemann». Somit wird
das «Uebernatiirliche» zum ganz na-
tirlichen Milieuprodukt der Lokaltra-
dition.

Hat man sich so einen «ideologischen
Ueberbau» (nach Karl Marx) geschaf-
fen, so identifiziert man sich gern mit
derart Erhabenen. Man assoziiert ei-
genes (zufalliges!) Kindheitserleben
oder Spatsuggestion mit dem Hoéch-
sten, was man erdenken kann und ak-
tiviert so die Lustareale unseres Hirns,
das diese Triebe auslost — wie die
Ratte in der Versuchsbox der Psycho-
logen auch bald die Taste zu finden
weiss, die ihr das grosste Lusterleben
vermittelt. So schliesst sich wieder
der Kreis zwischen Menschen und
Tier. Nur hat der Mensch mehr Még-
lichkeiten, da ihm der bessere Ver-

stand mehr als Augenblickslust ver-
mittelt: Das ist die unbewusste Kor-
ruption, die der Fromme erlebt, wenn
ihm die Kirche das Studium bezahlt
oder recht friih mit Pfarre und Garten,
mit Pension und angesehener sozialer
Stellung belohnt. So studiert der arg-
listig Kluge ebenso gern Theologie
wie der Dumme, bei dem es zur guten
Note in Mathematik usw. nicht reicht,
der aber leicht einsieht, wie man mit
den in der Theologie liblichen Allge-
meinausdriicken alles machen kann,
was man selber im Augenblick méch-
te und sich dabei gleichzeitig aus je-
der nachpriifbaren Verantwortung her-
auszieht.

Also ist Glaube eine wahrhaft sub-
humane psychische Qualitat, in dem
der Fromme lieber die ganze (doch
angeblich ebenfalls gottgegebene!)
Vernunft- und Sinneswelt verachtet,
lieber infantil dauernd Subjekt und
Objekt verwechselt, Innen- und Aus-
senwelt zusammen pantscht, um sich
héheres Lusterleben zu verschaffen
als es Drogen und Sex vermdgen. So-
gar sein Leben gibt er her fir dieses
hochst erdenkliche Lusterleben, wie
die Mértyrertode unsere ganzen Welt-
geschichte beweisen. Alle Gegenséatze
verschmelzen im Glauben ineinander:
Glaubige diirfen mal rational und mal
irrational reagieren, flir Krieg oder
Frieden eintreten, sich als «Erbsiin-
der» fiihlen, wenn sie entsprechend
masochistisch veranlagt sind oder
auch als «Gotteskind», was beinhal-
tet, dass man aggressiv gegen jeden
anderen bis zum kriegerischen Mas-
senmord vorgehen darf.

Dass es sich hierbei tatsachlich um
blinde tierische Triebe (etwa 16 an der
Zahl!) handelt, die obendrein netzar-
tig untereinander verbunden sich ge-
genseitig stiitzen, zeigt auch die totale
Unbelehrbarkeit der Frommen bzw.
aller Kirchen, Religionen, Glaubigen
usw.: Obwohl sie lange genug einse-
hen, dass man heute keine Kriege «im
Namen Gottes» mehr flihren darf, fin-
den sich immer wieder Kleriker, die
auch noch die letzten Kriege in Korea
und Vietnam als «Sache Gottes» den
Soldaten schmadckhaft machen. Die
lllustrierte «Stern» brachte Beispiele
dafiir in ihrer Nummer 29, Seite 119,
Anno 1975).

Wenn man zum Schluss noch fragen
sollte, warum denn immer noch gros-
se Gelehrte, die solche Zusammen-
hénge eigentlich kennen sollten, an

87



der Kirche festhalten, so fehlt ihnen
offenbar der Ueberblick wegen ihrer
tief einseitigen Spezialbildung. Weiter-
hin blockiert auch bei ihnen die arg-
listige Kindheitserziehung jedes wei-
tere Denken, das obendrein auf sein

Lusterlebaen und die angebliche Sicher-,

heit («Festen Boden unter den Fis-
sen nicht verlieren!») aus Geltungs-
trieb nicht verzichten will. So verhar-
ren auch grosse Forscher in diesem
Teilgebiet auf animalischem Milieu,
das den Analphabeten genauso kenn-
zeichnet wie die Nobelpreistrager, die

dem Nazismus iiberlegungslos anheim
fielen, ohne vorher das Buch «Mein
Kampf» gelesen zu haben. Ebenso
liest auch der Fromme nicht seine Bi-
bel; sonst wiirde ihm das auffallen,
was wir oben monierten.
Wenn wir aber mit diesen Zeilen auf-
geklart haben sollten, wie sehr wir
unbewusst solchen Automatismen
unserer Zwangstriebe verfallen, ware
ihr Zweck erfillt, den schon Sigmund
Freud oft genug betonte: Das Unbe-
wusste sich bewusst zu machen.

Hans Radkau

Wenn das Geld im Kasten klingt...

Obwohl Christus seinen Anhangern
geraten hatte, sich keine irdischen,
sondern nur himmlische Reichtiimer
anzusammeln, zog es die Kirche im-
mer vor, den Spatz in der Hand zu ha-
ben, als die Taube auf dem Dach.
Christi Parolen waren recht und gut
fur das kirchliche Fussvolk, dem man
in friheren Zeiten mit Drohungen von
qualvollen Héllenstrafen den letzten
Fiinfer aus der Tasche zu ziehen ver-
stand. Mit dem auf diese Weise erbeu-
teten Geld fiihrte oder finanzierte die
Kirche Kreuzziige und andere Kriege,
erweiterte ihren Gutsbesitz und baute
Kathedralen zum Ruhme Gottes.

Mit dem Zeitalter der Aufklarung, der
industriellen Revolution, der Entste-
hung des Birgertums und des Prole-
tariats und neuerdings mit der Ent-
wicklung des Machtblocks der Dritten
Welt wurde die Kirche gezwungen,
selber etwas Bescheidenheit zu lben.
Der Vatikan ist heute keine militarisch
imperialistische Grossmacht mehr,
und auch in materieller Hinsicht
herrscht in Rom nicht mehr eitel Op-
timismus. Wé&hrend bis vor wenigen
Jahren noch die Kirche eine Institu-
tion der herrschenden Gesellschafts-
schicht war, so erklaren sich heutzu-
tage immer mehr Geistliche mit den
Benachteiligten und Unterdriickten in
Europa und in der Dritten Welt soli-
darisch.

Was die Finanzen Roms anbelangt, er-
fahren wir durch die franzésische Wo-
chenzeitung der politisch aussersten
Rechten «Minute» vom 11. bis 17. Au-
gust 1976, dass die Bonitat des vati-
kanischen Tresors nicht immer mit
derjenigen der schweizerischen Ban-
ken verglichen werden konnte. Schon

88

zweimal, und zwar unter dem Pontifi-
kat von Pius Xll. und Johannes XXIIlI.,
sollen die romischen Schatullen arg
an Ebbe gelitten haben. Der wunder-
glaubige und schlecht beratene Pius
Xll. hatte nach seinem Tode fast leere
Kassen hinterlassen und Johannes
XXIll. das Geld zum Fenster hinausge-
worfen.

Dank den amerikanischen Glaubigen,
insbesondere deren Préalaten mit Kar-
dinal Spellmann an der Spitze, sei die
leckgewordene Schatztruhe wieder
repariert und mittels Managermetho-
den und elektronischer Datenverarbei-
tung die Bilanzen bereinigt worden.
Heute werde das Vermodgen des Hei-
ligen Stuhls wie ein multinationaler
Konzern verwaltet. Kapitalanlagen,
Beteiligungen, Wechselkurse, Kosten-
voranschldage und Zukunftsperspekti-
ven wiirden fachméannisch analysiert
wie an der New Yorker Wall Street
und der Londoner City — und dies
zum grosseren Ruhme Gottes (Ad ma-
jorem Dei gloriam).

Trotz amerikanischem «Know how»
(Wirtschaftsjargon fiir: Gewusst wie)
scheinen die vatikanischen Sackel-
meister immer noch nicht zufrieden zu
sein. Gerade in dieser materiellen Un-
zufriedenheit sind zu einem erhebli-
chen Teil die pépstlichen Massrege-
lungen gegenuber den katholischen
Integristen zu Econe begriindet. Kol-
lekten und Spenden sind Gelder, die
die Glaubigen auf freiwilliger Basis fir
die Kirche opfern. Nichts hindert die
Katholiken daran, auf mehr oder we-
niger grossziigige Art die nach ihrem
Gefilihl sympathischsten Kirchgemein-
den, religidsen Stiftungen, Seminare
usw. mit Beitrdgen zu unterstiitzen.

Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853

der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Das zitierte franzosische Blatt meint,
dass gerade in der Schweiz viele Ka-
tholiken sich das Recht nehmen, ihre
Spenden in immer grosserem Aus-
mass nach Ecéne zu {berweisen,
und dies zum Verdruss der offiziellen
réomischen Hierarchie. Aber auch an-
dernorts, wo die Ideen Kardinal Le-
febvres Anklang finden, kann man die
gleiche Feststellung machen: Die Un-
terstiitzungsgelder fliessen spontan!
Die Integristen konnten zuerst in den
Vereinigten Staaten von Amerika,
dann in der Bundesrepublik Deutsch-
land und in Frankreich Fuss fassen.
Im letzteren Land verfligen sie Uber so
grosse Mittel, dass sie fiinf Priorshau-
ser kaufen konnten, um dort Stiitz-
punkte einzurichten. Kein Wunder,
dass im Vatikan der Futterneid auf-
kommt, insbesondere deshalb, weil
auch die Peterspfennige immer spar-
licher nach Rom fliessen und die Ban-
kiers des Heiligen Stuhls sich uber
ihre finanzielle Lage erneut Sorgen zu
machen beginnen.
Stehen wir vor einem neuen Schisma?
Mdgen wir Freidenker an den reaktio-
nédren Integristen nun Gefallen finden
oder nicht, eine ihrer Eigenschaften
miissen wir als positiv anerkennen: Sie
liefern den Beweis, dass eine Glau-
bensgemeinschaft auch ohne staatli-
che Beitrdge gedeihen kann, sofern
sie einem echten Bediirfnis entspricht.
Ist dieses Bedirfnis vorhanden, so
wird die religiose Gemeinschaft von
den einzelnen Mitgliedern, Freunden
und Génnern — jeder nach seiner ma-
teriellen Moglichkeit — unterstitzt.
Wenn aber eine Kirche meint, unbe-
dingt auf den lieben «Papa Staat» an-
gewiesen zu sein, um {lberleben zu
kénnen, so ist sie keine lebendige
Glaubensgemeinschaft mehr, sondern
Selbstzweck — eine fromme Fassade
— geworden, die keine Existenzbe-
rechtigung mehr hat. Ecéne hat uns
vielleicht ungewollt ein stichhaltiges
Argument fiir unser Ziel — Trennung
der Kirche vom Staat — geliefert.
Un grand merci, Monseigneur!

’ Max P. Morf



	Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt [Teil 2]

