
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 10

Artikel: Der Glaube an Engel und Teufel

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube an Engel und Teufel

Sie sind ein Produkt des arabisch-persischen

Kulturkreises. Weder die
hellenischen Tyrannen noch die ägyptischen

Pharaonen waren unverantwortliche

Despoten, daher konnte sich in
diesen Gebieten keine Engel-Teufelvorstellung

entwickeln. Der Eingottglaube

mit Dienern, die nach Laune
des orientalischen Despoten wirken,
war diesem Gebiet vorbehalten geblieben;

er hielt Hof mit seinen Speichelleckern

— die ständig sein Lob singen

— er hat seine Hofmusikanten und
Trabanten, und hält grossen Hofstaat
als irdische Reaktion zur himmlischen
Potenz.
Im alten Perserreich lernten die
Juden vor ihrer Heimkehr die Satrapen
(Gaufürsten) kennen und spiegelten
sie als die sieben Engel wieder.1)
Den persischen Fravaschi (neupersisch
firistäh, arabisch malak, hebräisch
malach, daraus der sogenannte «kleine»

Prophet Maleachi mein
Gesandter) entspricht das zahllose Heer
der Elementargeister (Apokg. I/20;
Kp. 3 und 7) — eigentlich die himmlischen

«Heerscharen», bzw. Gestirne,
die der Fromme beobachten soll als

die Schrift des Himmels. Gleich den
Grossen auf Erden gibt es grosse und
kleinere Engel (siehe Kol. I, 16; Eph.
I, 21).2)
Die Engel, griechisch angelos, sind
«Boten» des Herrn; ihre Offiziere sind
rangoberst nach Gott, daher werden
sie im AT oft als seine Söhne oder
Töchter bezeichnet, und Gen. 6 hat
noch eine verstümmelte Stelle,
wonach jene mit irdischen Weibern die
mächtigen Heroen der Urzeit zeugten.
Sie waren damals noch nicht geflügelt,
sondern kommen wie andere Boten,
und in Kp. 19 will man sie sogar
vergewaltigen. «Droben» dürfen sie die

FRFUDI1 l\Lv/L^l
DES MONATS

Sind Sie religiös?

Ich bin aus der Kirche ausgetreten.
Nachdem ich mich mit verschiedenen
Pfarrherren unterhalten und mich
über deren Intoleranz geärgert habe.
Blick-Interview mit Mäni Weber vom
19. August 1976.

Herrlichkeit Gottes bewundern und
revanchieren sich dafür durch ständige

Gesangsdarbietungen zum Preis
Ihres Brotherrn (Ps. 29). Mitunter
greifen sie als himmlisches Heer auch
in irdischen Schlachten ein (Rieht. V,
20) — es gibt sogar ein Engelsheereslager

mit Ross und Wagen (Gen. 32; 2.

Kön. VI/17). Der «Engel Jahves», der
nach einem Teil der Kirchenväter als
die 2. Person der Dreifaltigkeit
angesehen wurde, ist Gottes Kanzler und
geht für den Chef — in Traumerscheinungen

— zu Verhandlungen und trifft
sogar wichtige Entscheidungen (Gen.
31; 47/16; 22/11).
Mit der Differenzierung in Privatbesitz

werden die Ahnengeister zu
Seligen, die im Himmel wohnen (Deut.
33) und, wie das himmlische Heer, zu
beiden Seiten des göttlichen Thrones
stehen (1. Kg. 22/19); nur ganz
auserwählte Engel, wie Gabriel (Matth.
18/10) dürfen vor seinem Angesicht
stehen. Nach dem Qorän (Sure 15/27)
sind sie aus dem «Feuer des Samüm»
entstanden und haben nun bereits3)
Flügel. Und schliesslich gibt es schon
böse Engel (der «Siebenwind» sind die
7 Sterne der Plejaden, aus denen die
Aequinoktialstürme kommen sollen),
entsprechend den altpersischen Daevs,
den Dämonen des Angrö-Mainyu
der «Sündig-Gesinnte».
Im Judentum des Mittelalters glaubte
man an einen Engel, der einem
himmlischen Gerichtshof vorstand und Me-
tatron genannt wurde.4) Hier werden
Völker wie einzelne gerichtet, der
Ankläger ist Satan, die Verteidiger sind
verklärte Patriarchen und Propheten.
Entschieden wird hier, wann und wieviel

es regnen soll, wie die Ernte
ausfallen soll, menschliche Samentropfen
werden gebracht, damit Jahve
entscheidet, was damit geschehen soll
usw. (Niddah 16b).
Das AT kannte siebzig Völker, also gab
es für sie 70 Nationalengel, die mit
dem Geschick dieser Völker eng
verbunden sind; der Repräsentant Israels
ist gemeinhin Michael. Die den
Gottesthron tragenden Engeltiere schwitzen,

und aus dem Schweiss entsteht
ein Feuerstrom, der als die Milchstrasse
den siebenten Himmel umfliesst; Gottes

Thron ist ein Sonnenwagen,
genannt Mer'käbäh, und hinter ihm
stehen sogenannte Räderengel. Alle
waren sie ursprünglich Heidengötter,

wie ihre auf '-el endenden Namen
beweisen, und sie haben auch ihre
besonderen Festtage.
Besondere Engeltiere sind die 4
Cherubim der Vision Ezechiels, die bei
den Babyloniern Tempelwächter waren

und den indischen Vier Lokapa-
la Welthütern entsprechen. Unter
den 4 Grossen Engeln steht Schamael,
der Todesengel, zur Linken.
Die nächsten Leibdiener sind die
Seraphim — die Einzahl säräph bedeutet
Schlange, sie sollen aus Feuer sein
und sind wohl die Blitze oder «Schlangen,

deren Biss wie Feuer brennt»
(Deut. 8/15). Sie entstanden wohl aus
den assyrisohen Unholden, den Shar-
rapu, und wurden auch angebetet
(s. 2 Kg. 18/4). Auch die arabischen
Dschinn stellte man sich als geflügelte
Schlangen vor.
Als man 1577 unweit Luzern Mammutknochen

ausgrub, gab ein Basler
Professor das Urteil ab, es handle sich
um die Gebeine der aufrührerischen
Engel, die mit Luzifer vom Himmel in
die Schweiz gestürzt worden wären;
sie müssten sechs Meter Körperlänge
gehabt haben!

Des Teufels Stammbaum

Fromme Juden behaupten, was im

Christentum neu ist, ist nicht gut und
was gut ist, ist nioht neu. Neu ist die
Vorstellung vom Teufel mit seinem
Höllenfeuer, denn im Judentum war
Satan — hebräisch shajtan der
Gegner, der Ankläger und wird von
Jahve sogar ausgeschickt, um auf
Erden nach dem Rechten zu sehen und
Berichte an Gott zu machen. Die Sep-
tuaginta nannte ihn diabolos
(Verleumder), woraus «Teufel»
(angelsächsisch dioful) wurde. Er wird zum
Widersacher Gottes, während er im
AT sogar einer der Söhne Jahves ist.
Zu Luzifer Lichtbringer passt er
kaum, aber die Stelle Jes. 19/12 vom
«gefallenen König» bezog sich auf
Babylon als den hellglänzenden Stern,
den Sohn der Morgenröte. Man hatte
dies aber an den Titanensturz der
griechischen Mythologie angeglichen.
Als Herr der Erde ist der Teufel ein

Fruchtbarkeitsgott wie Faunus, der
Bockgott, daher hat er Hufe und Hörner;

sein Ahn aber ist in direkter Linie
der persische Ahriman, der «Böse
Geist», der sogar den legendären Za-
rathuschtra versucht haben soll (daher

versucht der Teufel Jesum); er bot
ihm alle Glückseligkeit und Güter die-

78



ser Welt, wenn er bereit wäre, Mazda
(die gute Religion) aufzugeben. Ahri-
man, die Ewige Schlange, war der
Beherrscher der Dämonen (daevs), von
denen einer namens AESHMA (Zorn)
zum Aschmodeus des Buches Tobit
wurde; darin kommen auch schon die
«Magier» vor, oder die Weisen aus
dem Morgenlande, die unter der Arsa-
nidendynastie eine Hierarchie in Persien

errichtet hatten.
Die absolute Herrschaft von Kirche
und Staat im Mittelalter liess die Massen

an Gerechtigkeit verzweifeln, und
damit war der Boden geschaffen für
Dämonen, Hexen und Höllenqualen.
Der hebräische Satan steigt zeitweise
herab und geht wie der Qalif Harün-
ar-Raschld unterm Volk umher, um
zu sehen, was man treibt; Luzifer war
ursprünglich ein poetisches Gleichnis
für einen babylonischen König, dessen
Fall die Juden begrüssten, während
der Ausdruck Beelzebub, richtig Ba'al
Zebül, ein philistäischer Gott war.
Aehnlich verändert sich die Unterwelt.
Wie Hades bei den Griechen ist die
hebräische Sche'öl eine Unterwelt, in

der die Toten als Schatten weiterleben;

bei diesen bis zur Auferstehung.
Bei den Aegyptern und Iraniern werden

sie aber gleich gerichtet: Bei den
Persern besagt eine spätere Tradition,

dass sie über eine messerscharfe
Brücke müssen, wo jene, die
schuldbeladen sind, hinabfallen, während die
schuldlosen vom Erlöser Saoschjant
ins Gefilde der Seligen geleitet werden.

Dem christlichen Paradies entspricht
als Gegenteil die Hölle mit ihren
Dämonen und Qualen, gemäss dem
persischen Dualismus von weiss gegen
schwarz. Die Germanen dagegen hatten

bloss einen Feuergott, Loki oder
Lege Lohe, der häufig in Opposition

zu den anderen ist, weil er
launisch und unverlässlich ist. Er hatte
aber zwei reissende Söhne, die Wölfe
Fenris und Hei, von diesem kommt
unser Ausdruck «Hölle» als etwas, das
verborgen, versteckt (vgl. verhehlen)
ist. Alle Unterweltgeister samt
Schmieden und Zwergen behüten mit
Hilfe von Drachen die Schätze dieser
Erde, die man graben muss, wie denn
auch der griechische Unterweltgott
Pluto den «Reichen» bedeutet. Auch
die Schlange «wohnt» in der Unterwelt.5)

Daher erwacht auch in Eva
nach der Begegnung mit der Schlange
die Libido; gemäss rabbinischer Tra¬

dition sandte der Engel Schammael
die Schlange aus und benützte dann
Evas Lustgefühl für sich, die Frucht
war Kain. Die christliche Lehre knüpft
daran die Behauptung, dass eine
Erbsünde begangen wurde, die zu tilgen
Gott eine Blutsühne braucht; der
Q'urän ist bereits moralischer, denn
er besagt, dass Allah den Menschen,
die Reue zeigten, verzieh.
Ais Unterweltgott ist der Teufel der
«Fürst der Finsternis» (Joh. 21), was
später moralisch ausgedeutet wurde.
Mephisto6) trägt eine Hahnenfeder in
der Kappe, denn der Ruf des Hahns
beendet die Nacht, in der böse Geister

herrschen; damit steht er
zwischen Tag und Nacht als ein Zwilling
wie Janus und Peter-und-Paul, er ist
im besonderen das Symboltier des
Petrus und wird daher als Wetterfahne
auf Kirchtürmen gebraucht.
Was der Wahnglaube an Teufel und
Hexen an der Menschheit verschuldet
hat, ist zu wohlbekannt als dass er
erwähnt zu werden brauchte.

Otto Wolfgang

T) In Persien die 7 Ameschaspentas
unsterblichen Geister, aus MRT Tod mit

Wieso gibt es heute noch

In der letzten Zeit ist wieder ein Fall
von Exorzismus (Teufelsaustreibung)
bekannt geworden, der sogar tödlich
ausging. Im «Freidenker» wurde
darüber berichtet. Es ist erforderlich, die
Gründe für die uns mittelalterlich
erscheinenden Vorgänge zu überlegen.

Gerade wir Freidenker sind dazu

verpflichtet, dies zu tun, weil wir
unvoreingenommen von Glaubensvorstellungen

und Weltanschauungen
mit Wahrheitsanspruch an solche
Erscheinungen herantreten können.
Kranke, insbesondere geisteskranke
Menschen seien, so behauptet man,
vom Teufel besessen; und dieser müsse

aus dem Gehäuse des Körpers
ausgetrieben werden. Dies könne mit
frommen Sprüchen, geweihtem Wasser,

religiösen Riten und Symbolen
(Kreuz) und Handauflegen erreicht
werden. Um exorzieren zu können,
muss man also an beides, Teufel und
Gott, glauben, muss überzeugt sein,
dass es so etwas wie ein personifiziertes

Böses und Gutes gibt. (Im Grunde

genommen ist dies nicht einmal
Christentum, sondern Manichäismus.
Schon Augustin lehnt das Böse und

Negations-A, Spenta (vgl. Ge-spenst),
Slawisch sventu heilig. Die japanischen
Buddhisten haben ähnliche Figuren,
genannt TEN-NIN Himmelsmensch.

2) Etwas abweichend von der Einteilung
des hl. Gregor hat Dante (canto 3/28) 9
Vorsteher von 9 Himmelskreisen.

3) Wie Romantiker noch immer nach der
sagenhaften Arche auf dem Berge Ararat
suchen, so gibt es andere, die wie Ikarus
mit Flügeln fliegen wollen, ohne zu bedenken,

dass Vögel erst einen langen Prozess
der Spezialisierung durchmachen mussten:

Spindelbeine, leichtes Federkleid ist
nötig. Ein Mensch braucht, um so fliegen
zu können, ein viel längeres, stärkeres
Brustbein.

4) Joseph als «meta-thronos», Gen. 41/40
beim Thron Pharaos.

5) Das persische BUNDAHISCH erzählt wie
im ersten Menschenpaar, Maschia und
Meschian, der Geschlechtstrieb erwachte,
als das Weib die «Schlange» am Leib des
Mannes erblickte (das Wort ist kraem,
Sanskrit krimi=Wurm, deutsch «krumm»).

6) Er ist einer der «Sieben bösen Geister»
der mittelalterlichen Dämonologie und
bedeutet den Schwefelgestank, der aus der
Hölle kommen soll (mephiticus
Gestank, Erddünste). Die Römer hatten eine
Göttin Mephitis, die vor derlei unangenehmen

Gerüchen schützen sollte.

Exorzismus?

den Teufel neben einem Gott ab.) Man

muss sogar glauben, dass dieser Teufel

mehrfach vorhanden ist; denn,
wenn er in einem bestimmten Körper
sich angesiedelt hat, wirkt er ja auch
sonst weiter. Er muss also zugleich in
dem betreffenden Körper und überall
sein, wo Teuflisches geschieht.
Zugleich an verschiedenen Stellen sein,
ist aber ein Widerspruch. Man würde
zwar dagegen sagen, dass dies unseren

Verstand übersteige, bei Gott und
dem Teufel sei eben alles möglich,
auch das Unmögliche. Man kann
natürlich auch von mehreren Teufeln
sprechen und löst dann wohl diesen
Widerspruch aus, fällt aber in einen
Glauben an mehrere Geister zurück,
so dass von einem Monotheismus, auf
den das Christentum so stolz ist,
kaum etwas übrigbleibt.
Es gibt nun Geistliche, die den
Exorzismus als Aberglauben ablehnen, und

solche, die doch etwas Wahres in ihm
sehen und dann sogar befürworten,
wie es ja der Würzburger Bischof
H. Stengel getan hat. Wenn etwas
aber von kirchlichen Würdenträgern
als richtig gehalten wird, dann ist es

79


	Der Glaube an Engel und Teufel

