Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 59 (1976)

Heft: 10

Artikel: Der Glaube an Engel und Teufel
Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube an Engel und Teufel

Sie sind ein Produkt des arabisch-per-
sischen Kulturkreises. Weder die hel-
lenischen Tyrannen noch die agypti-
schen Pharaonen waren unverantwort-
liche Despoten, daher konnte sich in
diesen Gebieten keine Engel-Teufel-
vorstellung entwickeln. Der Eingott-
glaube mit Dienern, die nach Laune
des orientalischen Despoten wirken,
war diesem Gebiet vorbehalten geblie-
ben; er hielt Hof mit seinen Speichel-
leckern — die sténdig sein Lob sin-
gen — er hat seine Hofmusikanten und
Trabanten, und hélt grossen Hofstaat
als irdische Reaktion zur himmlischen
Potenz.

Im alten Perserreich lernten die Ju-
den vor ihrer Heimkehr die Satrapen
(Gaufiirsten) kennen und spiegelten
sie als die sieben Engel wieder.?)

Den persischen Fravaschi (neupersisch
firistah, arabisch malak, hebraisch
malach, daraus der sogenannte «klei-
ne» Prophet Maleachi = mein Ge-
sandter) entspricht das zahllose Heer
der Elementargeister (Apokg. 1/20;
Kp. 3 und 7) — eigentlich die himmli-
schen «Heerscharen», bzw. Gestirne,
die der Fromme beobachten soll als
die Schrift des Himmels. Gleich den
Grossen auf Erden gibt es grosse und

kleinere Engel (siehe Kol. I, 16; Eph.
1, 21).2)
Die Engel, griechisch angelos, sind

«Boten» des Herrn; ihre Offiziere sind
rangoberst nach Gott, daher werden
sie im AT oft als seine SOhne oder
Tochter bezeichnet, und Gen. 6 hat
noch eine verstimmelte Stelle, wo-
nach jene mit irdischen Weibern die
méchtigen Heroen der Urzeit zeugten.
Sie waren damals noch nicht gefllgelt,
sondern kommen wie andere Boten,
und in Kp. 19 will man sie sogar ver-
gewaltigen. «Droben» diirfen sie die

FREUDE -

DES MONATS

Sind Sie religios?

Ich bin aus der Kirche ausgetreten.
Nachdem ich mich mit verschiedenen
Pfarrherren unterhalten und mich
Uber deren Intoleranz geéargert habe.
Blick-Interview mit Mani Weber vom
19. August 1976.

78

Herrlichkeit Gottes bewundern und
revanchieren sich dafiir durch standi-
ge Gesangsdarbietungen zum Preis
ihres Brotherrn (Ps. 29). Mitunter
greifen sie als himmlisches Heer auch
in irdischen Schlachten ein (Richt. V,
20) — es gibt sogar ein Engelsheeres-
lager mit Ross und Wagen (Gen. 32; 2.
Kén. VI/17). Der «Engel Jahves», der
nach einem Teil der Kirchenvéter als
die 2. Person der Dreifaltigkeit ange-
sehen wurde, ist Gottes Kanzler und
geht fiir den Chef — in Traumerschei-
nungen — zu Verhandtungen und trifft
sogar wichtige Entscheidungen (Gen.
31; 47/16; 22/11).

Mit der Differenzierung in Privatbe-
sitz werden die Ahnengeister zu Se-
ligen, die im Himmel wohnen (Deut.
33) und, wie das himmlische Heer, zu
beiden Seiten des goéttlichen Thrones
stehen (1. Kg. 22/19); nur ganz auser-
wahlte Engel, wie Gabriel (Matth.
18/10) dirfen vor seinem Angesicht
stehen. Nach dem Qoran (Sure 15/27)
sind sie aus dem «Feuer des Samim»
entstanden und haben nun bereits?)
Fligel. Und schliesslich gibt es schon
bose Engel (der «Siebenwind» sind die
7 Sterne der Plejaden, aus denen die
Aequinoktialstirme kommen sollen),
entsprechend den altpersischen Daevs,
den Damonen des Angro-Mainyu =
der «Slindig-Gesinnte».

Im Judentum des Mittelalters glaubte
man an einen Engel, der einem himm-
lischen Gerichtshof vorstand und Me-
tatron genannt wurde.?) Hier werden
Volker wie einzelne gerichtet, der An-
klager ist Satan, die Verteidiger sind
verklarte Patriarchen und Propheten.
Entschieden wird hier, wann und wie-
viel es regnen soll, wie die Ernte aus-
fallen soll, menschliche Samentropfen
werden gebracht, damit Jahve ent-
scheidet, was damit geschehen soll
usw. (Niddah 16b).

Das AT kannte siebzig Volker, also gab
es flr sie 70 Nationalengel, die mit
dem Geschick dieser Vélker eng ver-
bunden sind; der Reprasentant Israels
ist gemeinhin Michael. Die den Got-
testhron tragenden Engeltiere schwit-
zen, und aus dem Schweiss entsteht
ein Feuerstrom, der als die Milchstrasse
den siebenten Himmel umfliesst; Got-
tes Thron ist ein Sonnenwagen, ge-
nannt Meér'kabah, und hinter ihm
stehen sogenannte Raderengel. Alle
waren sie urspriinglich Heidengotter,

wie ihre auf '-él endenden Namen be-
weisen, und sie haben auch ihre be-
sonderen Festtage.

Besondere Engeltiere sind die 4 Che-
rubim der Vision Ezechiels, die bei
den Babyloniern Tempelwéchter wa-
ren und den indischen Vier Lokapa-
la = Welthiitern entsprechen. Unter
den 4 Grossen Engeln steht Schamael,
der Todesengel, zur Linken.

Die nachsten Leibdiener sind die Se-
raphim — die Einzahl saraph bedeutet
Schlange, sie sollen aus Feuer sein
und sind wohl die Blitze oder «Schlan-
gen, deren Biss wie Feuer brennt»
(Deut. 8/15). Sie entstanden wohl aus
den assyrischen Unholden, den Shar-
rapu, und wurden auch angebetet
(s. 2 Kg. 18/4). Auch die arabischen
Dschinn stellte man sich als gefliigelte
Schiangen vor.

Als man 1577 unweit Luzern Mammut-
knochen ausgrub, gab ein Basler Pro-
fessor das Urteil ab, es handle sich
um die Gebeine der aufriihrerischen
Engel, die mit Luzifer vom Himmel in
die Schweiz gestlirzt worden waren;
sie miissten sechs Meter Kérperlange
gehabt haben!

Des Teufels Stammbaum

Fromme Juden behaupten, was im
Christentum neu ist, ist nicht gut und
was gut ist, ist nicht neu. Neu ist die
Vorstellung vom Teufel mit seinem
Héllenfeuer, denn im Judentum war
Satan — hebréisch shajtan = der
Gegner, der Anklager und wird von
Jahve sogar ausgeschickt, um auf Er-
den nach dem Rechten zu sehen und
Berichte an Gott zu machen. Die Sep-
tuaginta nannte ihn diabolos (Ver-
leumder), woraus «Teufel» (angel-
séachsisch dioful) wurde. Er wird zum
Widersacher Gottes, wahrend er im
AT sogar einer der Séhne Jahves ist.
Zu Luzifer = Lichtbringer passt er
kaum, aber die Stelle Jes. 19/12 vom
«gefallenen Konig» bezog sich auf
Babylon als den hellglanzenden Stern,
den Sohn der Morgenrote. Man hatte
dies aber an den Titanensturz der
griechischen Mythologie angeglichen.
Als Herr der Erde ist der Teufel ein
Fruchtbarkeitsgott wie Faunus, der
Bockgott, daher hat er Hufe und Hor-
ner; sein Ahn aber ist in direkter Linie
der persische Ahriman, der «Bdse
Geist», der sogar den legendaren Za-
rathuschtra versucht haben soll (da-
her versucht der Teufel Jesum); er bot
ihm alle Gliickseligkeit und Giiter die-



ser Welt, wenn er bereit ware, Mazda
(die gute Religion) aufzugeben. Ahri-
man, die Ewige Schlange, war der Be-
herrscher der Damonen (daevs), von
denen einer namens AESHMA (Zorn)
zum Aschmodeus des Buches Tobit
wurde; darin kommen auch schon die
«Magier» vor, oder die Weisen aus
dem Morgenlande, die unter der Arsa-
nidendynastie eine Hierarchie in Per-
sien errichtet hatten.

Die absolute Herrschaft von Kirche
und Staat im Mittelalter liess die Mas-
sen an Gerechtigkeit verzweifeln, und
damit war der Boden geschaffen fir
Damonen, Hexen und Hoéllenqualen.
Der hebrédische Satan steigt zeitweise
herab und geht wie der Qalif Hardn-
ar-Raschid unterm Volk umher, um
zu sehen, was man treibt; Luzifer war
urspriinglich ein poetisches Gleichnis
fir einen babylonischen Kdénig, dessen
Fall die Juden begriissten, wahrend
der Ausdruck Beelzebub, richtig Ba’al
Zebll, ein philistdischer Gott war.
Aehnlich verandert sich die Unterwelt.
Wie Hades bei den Griechen ist die
hebraische Sche’dl eine Unterwelt, in
der die Toten als Schatten weiterle-
ben; bei diesen bis zur Auferstehung.
Bei den Aegyptern und lraniern wer-
den sie aber gleich gerichtet: Bei den
Persern besagt eine spatere Tradi-
tion, dass sie Uber eine messerscharfe
Briicke missen, wo jene, die schuld-
beladen sind, hinabfallen, wahrend die
schuldlosen vom Erldser Saoschjant
ins Gefilde der Seligen geleitet wer-
den.

Dem christlichen Paradies entspricht
als Gegenteil die Holle mit ihren Da-
monen und Qualen, gemass dem per-
sischen Dualismus von weiss gegen
schwarz. Die Germanen dagegen hat-
ten bloss einen Feuergott, Loki oder
Lege = Lohe, der haufig in Opposi-
tion zu den anderen ist, weil er lau-
nisch und unverlasslich ist. Er hatte
aber zwei reissende Séhne, die Wolfe
Fenris und Hel, von diesem kommt un-
ser Ausdruck «Holle» als etwas, das
verborgen, versteckt (vgl. verhehlen)
ist.  Alle  Unterweltgeister = samt
Schmieden und Zwergen behiiten mit
Hilfe von Drachen die Schéatze dieser
Erde, die man graben muss, wie denn
auch der griechische Unterweltgott
Pluto den «Reichen» bedeutet. Auch
die Schlange «wohnt» in der Unter-
welt.5) Daher erwacht auch in Eva
nach der Begegnung mit der Schlange
die Libido; gemass rabbinischer Tra-

dition sandte der Engel Schammael
die Schlange aus und beniitzte dann
Evas Lustgefiihl fiir sich, die Frucht
war Kain. Die christliche Lehre knipft
daran die Behauptung, dass eine Erb-
siinde begangen wurde, die zu tilgen
Gott eine Blutsithne braucht; der
Q'uran ist bereits moralischer, denn
er besagt, dass Allah den Menschen,
die Reue zeigten, verzieh.
Als Unterweltgott ist der Teufel der
«Furst der Finsternis» (Joh. 21), was
spater moralisch ausgedeutet wurde.
Mephisto?) tragt eine Hahnenfeder in
der Kappe, denn der Ruf des Hahns
beendet die Nacht, in der bdse Gei-
ster herrschen; damit steht er zwi-
schen Tag und Nacht als ein Zwilling
wie Janus und Peter-und-Paul, er ist
im besonderen das Symboltier des
Petrus und wird daher als Wetterfahne
auf Kirchtiirmen gebraucht.
Was der Wahnglaube an Teufel und
Hexen an der Menschheit verschuldet
hat, ist zu wohlbekannt als dass er er-
wahnt zu werden brauchte.

Otto Wolfgang

) In Persien die 7 Ameschaspentas = un-
sterblichen Geister, aus MRT = Tod mit

Negations-A, Spenta (vgl. Ge-spenst), Sla-
wisch sventu = heilig. Die japanischen
Buddhisten haben &hnliche Figuren, ge-
nannt TEN-NIN = Himmelsmensch.

?) Etwas abweichend von der Einteilung
des hl. Gregor hat Dante (canto 3/28) 9
Vorsteher von 9 Himmelskreisen.

3) Wie Romantiker noch immer nach der
sagenhaften Arche auf dem Berge Ararat
suchen, so gibt es andere, die wie lkarus
mit Fligeln fliegen wollen, ohne zu beden-
ken, dass Végel erst einen langen Prozess
der Spezialisierung durchmachen muss-
ten: Spindelbeine, leichtes Federkleid ist
nétig. Ein Mensch braucht, um so fliegen
zu kénnen, ein viel langeres, starkeres
Brustbein.

4) Joseph als «meta-thronos», Gen. 41/40
beim Thron Pharaos.

%) Das persische BUNDAHISCH erzihlt wie
im ersten Menschenpaar, Maschia und
Meschian, der Geschlechtstrieb erwachte,
als das Weib die «Schlange» am Leib des
Mannes erblickte (das Wort ist kraem,
Sanskrit krimi=Wurm, deutsch «krumm»).

6) Er ist einer der «Sieben bdsen Geister»
der mittelalterlichen Damonologie und be-
deutet den Schwefelgestank, der aus der
Hoélle kommen soll (mephiticus = Ge-
stank, Erddiinste). Die Rémer hatten eine
Gottin Mephitis, die vor derlei unangeneh-
men Gerlichen schiitzen sollte.

Wieso gibt es heute noch Exorzismus?

In der letzten Zeit ist wieder ein Fall
von Exorzismus (Teufelsaustreibung)
bekannt geworden, der sogar tédlich
ausging. Im «Freidenker» wurde dar-
Uber berichtet. Es ist erforderlich, die
Grinde fiur die uns mittelalterlich
erscheinenden Vorgédnge zu Uuberle-
gen. Gerade wir Freidenker sind dazu
verpflichtet, dies zu tun, weil wir un-
voreingenommen von Glaubensvor-
stellungen und Weltanschauungen
mit Wahrheitsanspruch an solche Er-
scheinungen herantreten kdnnen.
Kranke, insbesondere geisteskranke
Menschen seien, so behauptet man,
vom Teufel besessen; und dieser mius-
se aus dem Gehause des Korpers
ausgetrieben werden. Dies kénne mit
frommen Sprichen, geweihtem Was-
ser, religiésen Riten und Symbolen
(Kreuz) und Handauflegen erreicht
werden. Um exorzieren zu konnen,
muss man also an beides, Teufel und
Gott, glauben, muss uberzeugt sein,
dass es so etwas wie ein personifizier-
tes Boses und Gutes gibt. (Im Grunde
genommen ist dies nicht einmal Chri-
stentum, sondern  Manichaismus.
Schon Augustin lehnt das Bdse und

den Teufel neben einem Gott ab.) Man
muss sogar glauben, dass dieser Teu-
fel mehrfach vorhanden ist; denn,
wenn er in einem bestimmten Korper
sich angesiedelt hat, wirkt er ja auch
sonst weiter. Er muss also zugleich in
dem betreffenden Kérper und iberall
sein, wo Teuflisches geschieht. Zu-
gleich an verschiedenen Stellen sein,
ist aber ein Widerspruch. Man wiirde
zwar dagegen sagen, dass dies unse-
ren Verstand lbersteige, bei Gott und
dem Teufel sei eben alles mdoglich,
auch das Unmogliche. Man kann na-
tirlich auch von mehreren Teufeln
sprechen und l6st dann wohl diesen
Widerspruch aus, fallt aber in einen
Glauben an mehrere Geister zuriick,
so dass von einem Monotheismus, auf
den das Christentum so stolz ist,
kaum etwas Ubrigbleibt.

Es gibt nun Geistliche, die den Exor-
zismus als Aberglauben ablehnen, und
solche, die doch etwas Wahres in ihm
sehen und dann sogar beflirworten,
wie es ja der Wirzburger Bischof
H. Stengel getan hat. Wenn etwas
aber von kirchlichen Wiirdentragern
als richtig gehalten wird, dann ist es

79



	Der Glaube an Engel und Teufel

