Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 9

Artikel: Religionsphilosophie und christliche Theologie
Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

glaubt wurde; mit weit grosserer Be-
rechtigung kann man dasselbe von der
hohen Sittlichkeit sagen, die das Chri-
stentum in die Welt gebracht haben
soll. Jeder nimmt es ungesehen als
Tatsache, obwohl ein jidischer Phi-
losoph schlagend feststellte: Was gut
daran ist, ist nicht neu, und was neu
ist, ist nicht gut.

Betrachten wir uns einmal Konstan-
tins unleugbar christliche Nachfolger.
Vom Brudermérder Konstantios und
seinem Vetter Julian war schon (in der
Fussnote) die Rede. Als Valentinian
zum Kaiser gewahlt wurde, nahm er
seinen Bruder Valens in die Regie-
rung, dessen Sohn Valentinian den
Thron mit Theodosius, einem spani-
schen Hauptmann, teilte; dieser brach-
te seine Sohne Arkadios und Honorius
auf den Throne. Jener war ein Spiel-
zeug seiner Frau, Eudoxia, deren Sohn
und Nachfolger wiederum unter dem
Einfluss seiner Schwester Pulcheria
stand, die einen General Marcian hei-
ratete und ihm die Krone verschaffte.
Im Land herrschte Mord und Tot-
schlag durch gedungene Mdorder, nie-
mand (wie jetzt in Nordirland) war
seines Lebens sicher, denn das Morden
war zum Sport geworden, und sogar
in der Kirche konnte man nicht mehr
Schutz suchen. Als Begleiterscheinung
blihte sittliche Verderbtheit, deren
Konigin die schone Theodora war.

Ein thrakischer Offizier, Leo, machte
mit Hilfe seiner Gattin Verina und sei-
ner Tochter Ariadne den byzantini-
schen Hof zum Verbrecherzentrum.
Ariadne hatte einen gewissen Tarasi-
kodissa geheiratet — ein missgestalter
Mensch, der sich nun Zeno nannte; ein
zweiter Leo war bald gestorben und
liess den Thron frei fir Zeno, der
aber fliehen musste, weil Verina, die
er des Ehebruchs bezichtigte, eine Pa-
lastrevolution anzettelte. Er floh mit
dem Staatsschatz, kehrte aber im Jahr
darauf mit Hilfe der Vanadalen heim.
Basilikos, den seine Schwester Verina
eingesetzt hatte, suchte in einer Kirche
Schutz, aber ergab sich Zeno gegen
die Zusage, sein «Blut wiirde nicht ver-
gossen werden».

Er wurde in eine tiefe Grube gewor-
fen und musste langsam verhungern;
tage- und nachtelang hérten die Wa-
chen sein Briillen, wagten aber nicht
zu helfen. Als man die Leiche heraus-
zog, fand man, dass der Mann im
Wahnsinn seine eigenen Arme ange-

nagt hatte. (Zeno regierte von 474 bis
475 und wieder von 476—491.)

Ariadne hatte ein Liebesverhaltnis
mit einem Palastbediensteten, Anasta-
sius, — ein hibscher aber véllig unge-
bildeter Mensch, der nun Kaiser wur-
de. Als er so schwer erkrankte, dass
man mit seinem baldigen Ableben
rechnete, bestach ein reicher Patrizier
den Befehlshaber der Palastwache, Ju-
stin, ihn als Nachfolger vorzuschlagen.
General Justin liess sofort seinen Nef-
fen Peter Sabbatius aus der Heimat —
beide kamen aus Mazedonien, in der
Néhe von Skopje — kommen und mit
dem Bestechungsgeld liess er dem un-
gebildeten Schafhirten unter dem Na-
men Justinian (er hatte ihn adoptiert)
die beste Erziehung und Bildung ge-
ben. Als nach Jahren Anastasius
wirklich starb, lbertdlpelten die bei-
den den Senat. Justin wurde als Kai-
ser ausgerufen, verliess sich aber in
allem auf den nun sehr gebildeten
Justinian, der ebenso lernbegierig wie
fromm war. Dieser geriet in die Netze
der Theodora, die er sogar heiratete
und zur Mitkaiserin (Basilissa) mach-
te, als er selbst in der Regierung folg-
te.- Sie hatte es verstanden, den mit
Minderwertigkeitskomplexen behafte-
ten Justinian zu bemuttern und =zu

leiten.
Theodora, die Tochter eines Barenhi-
ters, wird vom Hofhistoriker — rich-

tiger Skandalchronisten — Prokop von
Césarea in seinen Geheimaufzeichnun-
gen («Inedita») als eine Intrigantin von
solcher Perversitdt und Grausamkeit

geschildert, dass er selbst schreibt, die
Nachwelt werde seinen Bericht fiir
unglaubhaft finden. Ob sie wirklich
vor ihrem Aufstieg ein so schandhaf-
tes Luderleben gefiihrt hat oder nicht,
als Basilissa spielte sie die sittenstren-
ge Matrone. Man muss ihr zugestehen,
dass sie mit ihrem materiellen Ver-
stand viel zur Grbésse Justinians und
seiner Hauptstadt beigetragen hat.?)
Zu den Prachtbauten, die aufgefiihrt
wurden, gehdért vor allem die Hagia
Sophia, wofiir man vier Rosse vom
Tempel der Diana von Ephesus ge-
bracht hatte, die im 4. Kreuzzug (1204)
von den Venetianern gestohlen wur-
den und heute auf dem St. Marcus zu
sehen sind. Otto Wolfgang

1) Julian «der Abtriinnige» — der Vetter von
Konstantins drittem Sohn und Nachfolger,
Constantius Il., der alle ubrigen Briider und
Verwandten weggerdumt hatte — war zwar
getauft worden, war aber ein Anhanger des
Neuplatonismus. Als er zwei Jahre nach
seinem Thronantritt, 363, auf seinem Kriegs-
zug gegen die Perser mit 32 Jahren starb,
wurde das als goéttliche Strafe erklart und
tat dem Mithraismus in Rom Abbruch.

2) Justinian verfolgte Juden, Heiden und
Haeretiker wie die Monophysiten, die leh-
ren, dass Jesus nach der Menschwerdung
nur eine Natur, namlich die géttliche, hatte,
wahrend das herrschende Dogma zwei, eine
gottliche und menschliche Natur, vorgibt.
Theodora aber, deren Gewalttéatigkeit mehr
als die Dekrete des Kaisers gefiirchtet wa-
ren, schitzte die Monophysiten, deren
Lehre sich in der koptisch-abessynischen,
der armenischen Kirche und den syrischen
Jakobiten erhalten hat. Justin versuchte
vergebens beide Stromungen zu verséhnen.

Religionsphilosophie und christliche Theologie

Das freie Denken ist unbegrenzt,
wie auch die Wahrheit, der es dient,
unbegrenzt ist. Nur in der Freiheit des
Denkens kann man der Wahrheit die-
nen; wie auch umgekehrt nur die Ver-
pflichtung auf die unbedingte Wahr-
heit Freiheit moglich ist. Die Wahrheit
ist der Massstab, an dem sich die
Fortschritte und Rickschritte auf al-
len Wertgebieten beurteilen lassen.
Das Zusammen von Wahrheit und
Freiheit ist die Einheit von Gegensat-
zen, ein dialektisches Verhaltnis, das
menschlich-geschichtliche Kultur be-
grindet. Ausserhalb dieser Einheit
von verbindlicher Verpflichtung ist
Freiheit Willkur.

Der Wahrheitsfrage kann sich nichts
entziehen. Sie ist identisch mit der on-

tologischen Seins-Frage: Was ist das?
Was bist du? Wer bin ich? Alle Fragen
laufen zusammen in der Frage: Was
ist der Mensch im Sein?

Zu den Wertgebieten, Uber die wir
nachdenken, «reflektieren», gehort
auch die Religion. Sie ist eine Grund-
legung der Menschheit. Ich glaube
und bin unerschiitterlich (iberzeugt,
dass jeder Mensch aus einem Glau-
ben und aus einer Ueberzeugung her-
aus lebt. I|hre Abwandlungen sind
«subjektiv». Aber das teilt sie mit al-
len Wertgebieten. Auch die Mathema-
tik macht sich nicht von selbst; sie
braucht glaubige, begeisterte, begab-
te — der Christ wiirde sagen: gottbe-
gnadete Mathematiker. Der Glauben,
aus dem heraus der Mensch als ge-

73



schichtlicher Schopfer lebt, muss
nicht verwechselt werden mit einem
Furwahrhalten von uberlieferten Ge-
schichten, die aus Tradition und Ge-
wohnheit angenommen werden. Sie
bediirfen der Prifung. Religionsphilo-
sophie und christliche Theologie ver-
halten sich wie zwei Kreise, die sich
itberschneiden, aber nicht decken. Es
gibt religiose Werte im Christentum,
es gibt religiose Werte im Nicht-Chri-
stentum. Wir missen nicht den Fehler
der meisten christlichen Theologen
iibernehmen, die Christentum mit Reli-
gion identifizieren. Wenn wir uns nur
als nichtkirchlich und nichtchristlich
wissen, dann haben wir diesen Fehler
iibernommen. Dann sind wir nichts als
eine christliche Sekte mit negativem
Vorzeichen. Das wahrhaft freie Den-
ken bezieht sich auch auf das Chri-
stentum; denn es ist ja allerseits of-
fen und keinem Vorurteil untertan.

Der Massstab, an dem auch das Chri-
stentum beurteilt wird, liegt in dem
Vernunftbegriff der  Religion ubet-
haupt, wie er der philosophischen
Selbsterkenntnis einsichtig wird.
Religion ist der Sinn fiir das Absolute,
vermittelt durch mythische Vorstellun-
gen.

Der Grundbegriff der Religion ist das
Heilige. Das Heilige ist das absolute
Sein, das nicht anders als gut sein
kann.

Ein solches Sein findet sich in der Er-

fahrung nirgends. Das Fachwort flr

dieses Uebersteigen der Erfahrung
ist «Transzendenz». Es gibt also —
gemessen an diesem Vernunftbegriff
der Religion— keine Heiligen beiderlei
Geschlechts; keine heilige Schriften,
Institutionen, Orte oder gar «heilige
Knochen.

Der dialektische Widerspruch zum
Heiligen ist die Siinde. Mit moralisch
verwerflichem Verhalten hat sie nichts
zu tun. Sie ist im Gegenteil gerade der
Stolz des Menschen — Scholastiker
nannten sie deshalb mit Recht «super-
bia». Slinde ist Blindheit fir das Hei-
lige. Sie setzt irgend einen Wert in der
Erfahrung, als ob er absolut ware; das
ist nicht Glauben, sondern Aberglau-
ben und «Gotzendienst». '
Bricht dieser falschlich verabsolutier-
te Wert zusammen, wird er in seiner
Nichtabsolutheit  durchschaut, so
heisst das in christlicher Ausdrucks-
weise «Vergebung der Siinde». In sol-
chem erschitternden Erlebnis wird
das Heilige transparent. Ein Beispiel

74

im «Neuen Testament» ist die Ge-
schichte vom verlorenen Sohn, der sich
aus der Verlorenheit an endliche Gii-
ter «heim» findet. Dieses «heim» ist
eine Wiederverankerung in dem Sein,
das nicht anders als gut sein kann;
die Liebe, die wieder aufnimmt ohne
nach vergangenen Verfehlungen zu
fragen. Das lateinische Worte «re-li-
gio» bedeutet ja genau diese Riickbe-
ziehung auf den absoluten Seins-
grund, in welchem wir aufgehoben
sind — Aufgehoben in dem dreifachen
Sinn des Gesetztseins, Erhdhtseins
und Bewahrtseins; das Gewesensein
ist ja nicht weniger seiend als das le-
bendige Dasein.

Die Religionsphilosophie hat also die
Aufgabe, mythische Vorstellungen in
allen Religionen auf ihren religidsen
Wahrheitsgehalt hin zu durchschauen
und uns dadurch nicht nur von posi-
tiven oder «offenbarten» Religionen zu
befreien, sondern auch um uns fir sie
zu Offnen. Wie Hegel sagt: Im Rauche
der Offenbarung Funken der Vernunft
zu finden.

Die christliche Theologie unterschei-
det sich nun von dieser verniinftigen

Selbsterkenntnis  durch  folgende
Merkmale — ich zitiere aus meiner
Dialektischen Philosophie (Francke
Verlag, S. 149): 1. «Jede Theologie ist
der Anwalt einer gegebenen Glau-
bensform, die sie gegen Andersglau-
bige verteidigt, und sie als die recht-
glaubige, die orthodoxe, einzig allein-
seligmachende darstellt. Sie verhalt
sich «apologetisch». 2. Die Theologie
behandelt mythische Vorstellungen,
als ob sie wissenschaftlich beweis-
bare Gegenstande wdéren. Sie ist
«dogmatisch». Jede kirchliche Dog-
matik ist aber keine wissenschaftliche
Erkenntnisleistung, sondern ein intel-
lektuelles Spiel, das auch nach an-
dern Spielregeln gespielt werden
kann; zum Beispiel «beim Barte des
Propheten». Eine kritisch vergleichen-
de Religionswissenschaft sieht anders
aus. 3. Jede Theologie ist praktisch.
Sie will Kirchendiener erziehen. Der
politische Wille zur Macht («Kirchen-
firsten») gesellt sich zur scheinwis-
senschaftlichen Vergegenstandli-
chung von «Glauben an», «Firwahr-
halten von» geschichtlich gegebener
Traditionen. Gustav Emil Muller

Von Ameiseneiern und Riieblisamen

Mit einigem Erstaunen lese ich im
«Freidenker» Nr. 5, Mai 1976, im Bei-
trag «Stufenweise Entwicklungsperio-
den» von Gsfr. Hch. Beglinger, dass
sich der Wechsel und die Verwand-
lung der Substanz, unter Einfluss und
Wirkung eines weisen Gedankens in
der Schoépfung vollzieht.

In diesem Satz stecken verschiedene
Ausdriicke wie «weise Gedanken» und
«Schopfung», die mir flir Freidenker
etwas gewagt erscheinen. Was sind in
der Entwicklung des Lebens auf der
Erde weise Gedanken? Gehe ich rich-
tig in der Annahme, dass Gedanken
von einem «Denker» kommen mius-
sen? Wenn der Denker auch noch
weise ist, kann es sich sicher nur um
eine Gottheit oder eben um Gott, den
Gott der Christen, handeln. Denn ir-
gend einen anderen Denker kénnen
wir uns nicht denken, der den Wech-
sel und die Verwandlung der Substanz
durch die Millionen von Jahren so len-
ken konnte, dass zum Beispiel der
Mensch geworden ist.

Gibt es eine «Schopfung» ohne
«Schopfer»? Wer soll dieser «Schop-
fer» sein? Doch sicher wieder der

«Denker» von vorhin! Er hat sich sei-
nen Plan gemacht, hat Pflanzen, Tiere
und auch den Menschen ausgedacht,
und nun ans Werk.

Wenn wir von der heutigen Situation
ausgehen, mag es nun wirklich so
aussehen, als ob niemand (ausser
dem Schopfer) Leben erzeugen kon-
ne, ja nicht einmal in der Lage sei,
den Ursprung des Lebens zu erklaren.
Gewiss weiss man nicht woher das
Weltall «<kkommt» und wie «weit» es ist.
Doch von dem Moment an, da die
Sonne schien und einige Wasserstoff-
wolken sich zu verdichten begannen,
kann die Wissenschaft eine beredte
Sprache sprechen. Und da liegt nun
auch eine Erklarung darin, warum es
nicht gelingen kann, ein Ameisenei
oder einen Apfelkern oder Riiebensa-
men zum Leben zu schaffen. Der wei-
se Gedanke in der Schépfung wusste
es auch nicht, wie er einen Apfelkern
usw. herstellen, schaffen solle. Es gab
ja diesen Plan nie. Weder ein weiser
Gedanke noch eine Schopfung sah
ein Ziel oder einen Bauplan. Aus den
Wasserstoffatomen, die urspriinglich
allein da waren, bildeten sich weitere



	Religionsphilosophie und christliche Theologie

