
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 9

Artikel: Religionsphilosophie und christliche Theologie

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


glaubt wurde; mit weit grösserer
Berechtigung kann man dasselbe von der
hohen Sittlichkeit sagen, die das
Christentum in die Welt gebracht haben
soll. Jeder nimmt es ungesehen als
Tatsache, obwohl ein jüdischer
Philosoph schlagend feststellte: Was gut
daran ist, ist nicht neu, und was neu
ist, ist nicht gut.

Betrachten wir uns einmal Konstantins

unleugbar christliche Nachfolger.
Vom Brudermörder Konstantes und
seinem Vetter Julian war schon (in der
Fussnote) die Rede. Als Valentinian
zum Kaiser gewählt wurde, nahm er
seinen Bruder Valens in die Regierung,

dessen Sohn Valentinian den
Thron mit Theodosius, einem spanischen

Hauptmann, teilte; dieser brachte

seine Söhne Arkadios und Honorius
auf den Throne. Jener war ein Spielzeug

seiner Frau, Eudoxia, deren Sohn
und Nachfolger wiederum unter dem
Einfluss seiner Schwester Pulcheria
stand, die einen General Marcian
heiratete und ihm die Krone verschaffte.
Im Land herrschte Mord und
Totschlag durch gedungene Mörder,
niemand (wie jetzt in Nordirland) war
seines Lebens sicher, denn das Morden
war zum Sport geworden, und sogar
in der Kirche konnte man nicht mehr
Schutz suchen. Als Begleiterscheinung
blühte sittliche Verderbtheit, deren
Königin die schöne Theodora war.

Ein thrakischer Offizier, Leo, machte
mit Hilfe seiner Gattin Verina und seiner

Tochter Ariadne den byzantinischen

Hof zum Verbrecherzentrum.
Ariadne hatte einen gewissen Tarasi-
kodissa geheiratet — ein missgestalter
Mensch, der sich nun Zeno nannte; ein
zweiter Leo war bald gestorben und
liess den Thron frei für Zeno, der
aber fliehen musste, weil Verina, die
er des Ehebruchs bezichtigte, eine
Palastrevolution anzettelte. Er floh mit
dem Staatsschatz, kehrte aber im Jahr
darauf mit Hilfe der Vanadalen heim.
Basilikos, den seine Schwester Verina
eingesetzt hatte, suchte in einer Kirche
Schutz, aber ergab sich Zeno gegen
die Zusage, sein «Blut würde nicht
vergossen werden».

Er wurde in eine tiefe Grube geworfen

und musste langsam verhungern;
tage- und nächtelang hörten die
Wachen sein Brüllen, wagten aber nicht
zu helfen. Als man die Leiche herauszog,

fand man, dass der Mann im

Wahnsinn seine eigenen Arme ange¬

nagt hatte. (Zeno regierte von 474 bis
475 und wieder von 476—491

Ariadne hatte ein Liebesverhältnis
mit einem Palastbediensteten, Anastasius,

— ein hübscher aber völlig
ungebildeter Mensch, der nun Kaiser wurde.

Als er so schwer erkrankte, dass
man mit seinem baldigen Ableben
rechnete, bestach ein reicher Patrizier
den Befehlshaber der Palastwache,
Justin, ihn als Nachfolger vorzuschlagen.
General Justin liess sofort seinen Neffen

Peter Sabbatius aus der Heimat —
beide kamen aus Mazedonien, in der
Nähe von Skopje — kommen und mit
dem Bestechungsgeld Hess er dem
ungebildeten Schafhirten unter dem
Namen Justinian (er hatte ihn adoptiert)
die beste Erziehung und Bildung
geben. Ais nach Jahren Anastasius
wirklich starb, übertölpelten die beiden

den Senat. Justin wurde als Kaiser

ausgerufen, verliess sich aber in

allem auf den nun sehr gebildeten
Justinian, der ebenso lernbegierig wie
fromm war. Dieser geriet in die Netze
der Theodora, die er sogar heiratete
und zur Mitkaiserin (Basilissa) machte,

als er selbst in der Regierung folgte.

Sie hatte es verstanden, den mit
M inde rwe rt i g keitskom p I exen behafte-
ten Justinian zu bemuttern und zu
leiten.
Theodora, die Tochter eines Bärenhüters,

wird vom Hofhistoriker —
richtiger Skandalchronisten — Prokop von
Cäsarea in seinen Geheimaufzeichnungen

(«Inedita») als eine Intrigantin von
solcher Perversität und Grausamkeit

Das freie Denken ist unbegrenzt,
wie auch die Wahrheit, der es dient,
unbegrenzt ist. Nur in der Freiheit des
Denkens kann man der Wahrheit
dienen; wie auch umgekehrt nur die
Verpflichtung auf die unbedingte Wahrheit

Freiheit möglich ist. Die Wahrheit
ist der Massstab, an dem sich die
Fortschritte und Rückschritte auf
allen Wertgebieten beurteilen lassen.
Das Zusammen von Wahrheit und

Freiheit ist die Einheit von Gegensätzen,

ein dialektisches Verhältnis, das

menschlich-geschichtliche Kultur
begründet. Ausserhalb dieser Einheit
von verbindlicher Verpflichtung ist
Freiheit Willkür.
Der Wahrheitsfrage kann sich nichts
entziehen. Sie ist identisch mit der on-

geschildert, dass er selbst schreibt, die
Nachwelt werde seinen Bericht für
unglaubhaft finden. Ob sie wirklich
vor ihrem Aufstieg ein so schandhaftes

Luderleben geführt hat oder nicht,
als Basilissa spielte sie die sittenstrenge

Matrone. Man muss ihr zugestehen,
dass sie mit ihrem materiellen
Verstand viel zur Grösse Justinians und
seiner Hauptstadt beigetragen hat.2)
Zu den Prachtbauten, die aufgeführt
wurden, gehört vor allem die Hagia
Sophia, wofür man vier Rosse vom
Tempel der Diana von Ephesus
gebracht hatte, die im 4. Kreuzzug (1204)
von den Venetianern gestohlen wurden

und heute auf dem St. Marcus zu
sehen sind. Otto Wolfgang

1) Julian «der Abtrünnige» — der Vetter von
Konstantins drittem Sohn und Nachfolger,
Constantius II., der alle übrigen Brüder und
Verwandten weggeräumt hatte — war zwar
getauft worden, war aber ein Anhänger des
Neuplatonismus. Als er zwei Jahre nach
seinem Thronantritt, 363, auf seinem Kriegszug

gegen die Perser mit 32 Jahren starb,
wurde das als göttliche Strafe erklärt und
tat dem Mithraismus in Rom Abbruch.

2) Justinian verfolgte Juden, Heiden und
Haeretiker wie die Monophysiten, die lehren,

dass Jesus nach der Menschwerdung
nur eine Natur, nämlich die göttliche, hatte,
während das herrschende Dogma zwei, eine
göttliche und menschliche Natur, vorgibt.
Theodora aber, deren Gewalttätigkeit mehr
als die Dekrete des Kaisers gefürchtet
waren, schützte die Monophysiten, deren
Lehre sich in der koptisch-abessynischen,
der armenischen Kirche und den syrischen
Jakobiten erhalten hat. Justin versuchte
vergebens beide Strömungen zu versöhnen.

tologischen Seins-Frage: Was ist das?
Was bist du? Wer bin ich? Alle Fragen
laufen zusammen in der Frage: Was
ist der Mensch im Sein?
Zu den Wertgebieten, über die wir
nachdenken, «reflektieren», gehört
auch die Religion. Sie ist eine Grundlegung

der Menschheit. Ich glaube
und bin unerschütterlich überzeugt,
dass jeder Mensch aus einem Glauben

und aus einer Ueberzeugung heraus

lebt. Ihre Abwandlungen sind
«subjektiv». Aber das teilt sie mit
allen Wertgebieten. Auch die Mathematik

macht sich nicht von selbst; sie
braucht gläubige, begeisterte, begabte

— der Christ würde sagen:
gottbegnadete Mathematiker. Der Glauben,
aus dem heraus der Mensch als ge-

Religionsphilosophie und christliche Theologie

73



schichtlicher Schöpfer lebt, muss
nicht verwechselt werden mit einem
Fürwahrhalten von überlieferten
Geschichten, die aus Tradition und
Gewohnheit angenommen werden. Sie
bedürfen der Prüfung. Religionsphilosophie

und christliche Theologie
verhalten sich wie zwei Kreise, die sich
überschneiden, aber nicht decken. Es

gibt religiöse Werte im Christentum,
es gibt religiöse Werte im Nicht-Christentum.

Wir müssen nicht den Fehler
der meisten christlichen Theologen
übernehmen, die Christentum mit Religion

identifizieren. Wenn wir uns nur
als nichtkirchlich und nichtchristlich
wissen, dann haben wir diesen Fehler
übernommen. Dann sind wir nichts als
eine christliche Sekte mit negativem
Vorzeichen. Das wahrhaft freie Denken

bezieht sich auch auf das
Christentum; denn es ist ja allerseits
offen und keinem Vorurteil Untertan.
Der Massstab, an dem auch das
Christentum beurteilt wird, liegt in dem

Vernunftbegriff der Religion
überhaupt, wie er der philosophischen
Selbsterkenntnis einsichtig wird.
Religion ist der Sinn für das Absolute,
vermittelt durch mythische Vorstellungen.

Der Grundbegriff der Religion ist das

Heilige. Das Heilige ist das absolute
Sein, das nicht anders als gut sein

kann.
Ein solches Sein findet sich in der
Erfahrung nirgends. Das Fachwort für
dieses Uebersteigen der Erfahrung
ist «Transzendenz». Es gibt also —
gemessen an diesem Vernunftbegriff
der Religion — keine Heiligen beiderlei
Geschlechts; keine heilige Schriften,
Institutionen, Orte oder gar «heilige
Knochen.
Der dialektische Widerspruch zum

Heiligen ist die Sünde. Mit moralisch
verwerflichem Verhalten hat sie nichts
zu tun. Sie ist im Gegenteil gerade der
Stolz des Menschen — Scholastiker
nannten sie deshalb mit Recht «super-
bia». Sünde ist Blindheit für das
Heilige. Sie setzt irgend einen Wert in der
Erfahrung, als ob er absolut wäre; das
ist nicht Glauben, sondern Aberglauben

und «Götzendienst».
Bricht dieser fälschlich verabsolutierte

Wert zusammen, wird er in seiner
Nichtabsolutheit durchschaut, so
heisst das in christlicher Ausdrucksweise

«Vergebung der Sünde». In
solchem erschütternden Erlebnis wird
das Heilige transparent. Ein Beispiel

im «Neuen Testament» ist die
Geschichte vom verlorenen Sohn, der sich
aus der Verlorenheit an endliche Güter

«heim» findet. Dieses «heim» ist
eine Wiederverankerung in dem Sein,
das nicht anders als gut sein kann;
die Liebe, die wieder aufnimmt ohne
nach vergangenen Verfehlungen zu
fragen. Das lateinische Worte «re-li-
gio» bedeutet ja genau diese Rückbe-
ziehung auf den absoluten
Seinsgrund, in welchem wir aufgehoben
sind — Aufgehoben in dem dreifachen
Sinn des Gesetztseins, Erhöhtseins
und Bewahrtseins; das Gewesensein
ist ja nicht weniger seiend als das
lebendige Dasein.
Die Religionsphilosophie hat also die
Aufgabe, mythische Vorstellungen in

allen Religionen auf ihren religiösen
Wahrheitsgehalt hin zu durchschauen
und uns dadurch nicht nur von positiven

oder «offenbarten» Religionen zu
befreien, sondern auch um uns für sie
zu öffnen. Wie Hegel sagt: Im Rauche
der Offenbarung Funken der Vernunft
zu finden.
Die christliche Theologie unterscheidet

sich nun von dieser vernünftigen

Mit einigem Erstaunen lese ich im

«Freidenker» Nr. 5, Mai 1976, im Beitrag

«Stufenweise Entwicklungsperioden»

von Gsfr. Hch. Beglinger, dass
sich der Wechsel und die Verwandlung

der Substanz, unter Einfluss und

Wirkung eines weisen Gedankens in

der Schöpfung vollzieht.
In diesem Satz stecken verschiedene
Ausdrücke wie «weise Gedanken» und

«Schöpfung», die mir für Freidenker
etwas gewagt erscheinen. Was sind in
der Entwicklung des Lebens auf der
Erde weise Gedanken? Gehe ich richtig

in der Annahme, dass Gedanken
von einem «Denker» kommen
müssen? Wenn der Denker auch noch
weise ist, kann es sich sicher nur um
eine Gottheit oder eben um Gott, den
Gott der Christen, handeln. Denn
irgend einen anderen Denker können
wir uns nicht denken, der den Wechsel

und die Verwandlung der Substanz
durch die Millionen von Jahren so lenken

könnte, dass zum Beispiel der
Mensch geworden ist.
Gibt es eine «Schöpfung» ohne
«Schöpfer»? Wer soll dieser «Schöpfer»

sein? Doch sicher wieder der

Selbsterkenntnis durch folgende
Merkmale — ich zitiere aus meiner
Dialektischen Philosophie (Francke
Verlag, S. 149): 1. «Jede Theologie ist
der Anwalt einer gegebenen
Glaubensform, die sie gegen Andersgläubige

verteidigt, und sie als die
rechtgläubige, die orthodoxe, einzig
alleinseligmachende darstellt. Sie verhält
sich «apologetisch». 2. Die Theologie
behandelt mythische Vorstellungen,
als ob sie wissenschaftlich beweisbare

Gegenstände wären. Sie ist
«dogmatisch». Jede kirchliche
Dogmatik ist aber keine wissenschaftliche
Erkenntnisleistung, sondern ein
intellektuelles Spiel, das auch nach
andern Spielregeln gespielt werden
kann; zum Beispiel «beim Barte des
Propheten». Eine kritisch vergleichende

Religionswissenschaft sieht anders
aus. 3. Jede Theologie ist praktisch.
Sie will Kirchendiener erziehen. Der

politische Wille zur Macht («Kirchenfürsten»)

gesellt sich zur
scheinwissenschaftlichen Vergegenständlichung

von «Glauben an», «Fürwahrhalten

von» geschichtlich gegebener
Traditionen. Gustav Emil Müller

«Denker» von vorhin! Er hat sich seinen

Plan gemacht, hat Pflanzen, Tiere
und auch den Menschen ausgedacht,
und nun ans Werk.
Wenn wir von der heutigen Situation
ausgehen, mag es nun wirklich so
aussehen, als ob niemand (ausser
dem Schöpfer) Leben erzeugen könne,

ja nicht einmal in der Lage sei,
den Ursprung des Lebens zu erklären.
Gewiss weiss man nicht woher das
Weltall «kommt» und wie «weit» es ist.
Doch von dem Moment an, da die
Sonne schien und einige Wasserstoffwolken

sich zu verdichten begannen,
kann die Wissenschaft eine beredte
Sprache sprechen. Und da liegt nun
auch eine Erklärung darin, warum es
nicht gelingen kann, ein Ameisenei
oder einen Apfelkern oder Rüebensa-
men zum Leben zu schaffen. Der weise

Gedanke in der Schöpfung wusste
es auch nicht, wie er einen Apfelkern
usw. hersteilen, schaffen solle. Es gab
ja diesen Plan nie. Weder ein weiser
Gedanke noch eine Schöpfung sah
ein Ziel oder einen Bauplan. Aus den
Wasserstoffatomen, die ursprünglich
allein da waren, bildeten sich weitere

Von Ameiseneiern und Rüebiisamen

74


	Religionsphilosophie und christliche Theologie

