
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 9

Artikel: "In hoc signo..."

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sollte wohl auf die für die Kirchen
nachteiligen Folgen einer Annahme
der Initiative aufmerksam gemacht
und das Kirchenvolk zur Ablehnung
wachgerüttelt werden.
Während im Waadtland der Steuerzahler

alljährlich aufgefordert wird,
mit der Staatssteuer auch eine «nicht
ausgewiesene Kirchensteuer» zu
bezahlen, ist es den Gläubigen in den
beiden anderen mehrheitlich
protestantischen Kantonen des Welschlands,

Neuenburg und Genf, anheimgestellt,

ob sie zahlen wollen oder
nicht.
In Genf besteht die Trennung der
Kirche vom Staat seit 1909, im Kanton
Neuenburg wurde die Trennung 1943
beschlossen und in einer Volksabstimmung

1960 eindrücklich bestätigt. Da

— wie das «Aargauer Tagblatt» schrieb
— «die Zahlungsmoral der Gläubigen
schwand», sind beide Kirchen nun in
Finanzschwierigkeiten, ihre defizitären
Rechnungsabschlüsse müssen durch
Sonderaktionen und Spenden
ausgeglichen werden.
Halten wir fest: Das ist nicht eine Folge

der Trennung der Kirche vom

EDEI \wr\rKtUD
DES MONATS

Ein bemerkenswertes Interview
In der «Tat» Nr. 150 vom 28. Juni 1976

veröffentlicht der ständige Mitarbeiter

des Blattes Alfred A. Häsler, der
dort regelmässig Reportagen und
Interviews publiziert, ein gerade für
unsere Leser interessantes Gespräch mit
dem Wissenschafts-Journalisten Dr.
Theo Lübsack aus Daisendorf am
Bodensee. Häsler unterhielt sich mit ihm
über sein neuestes Buch «Wunder,
Wahn und Wirklichkeit» (C. Bertelsmann

Verlag, München), in dem sich
Dr. Lübsack mit dem christlichen
Glauben und der Kirche auseinandersetzt.

Er vertritt dabei Ansichten, die
dem humanistischen Freidenkertum in
vielem entsprechen oder doch wenigstens

nahekommen und die sich zum
Teil auch bei seinem Gesprächspartner

finden. Wir wollen schon heute
auf diese bemerkenswerte Veröffentlichung

in der «Tat» aufmerksam
machen und behalten uns eine spätere
eingehende Besprechung dieses
Buches vor. wg.

Staat, sondern eine Folge der
Gleichgültigkeit so vieler «Gläubiger» der
Kirche gegenüber. Da der Staat sie
nicht zwingt, zu zahlen, lassen sie es
bleiben. Da wäre eigentlich ein
Kirchenaustritt am Platz.

Alwin Hellmann

«In hoc signo .»

Inwieweit Konstantin — von seinen
christlichen Bewunderern der «Grosse»

zubenannt — ein Christ war, wird
heute sehr bezweifelt. Hatte er doch
schon früher verschiedene Rollen
vorgespielt, die ihm zur Alleinherrschaft
verhelfen sollten, denn er kam zur
Herrschaft bloss als Vierter eines
Vierergespanns (Tetrarchie). Nach und
nach entledigte er sich seiner Kollegen,

liess seine erste Frau, Fausta,
sowie seinen erstgeborenen Sohn Cris-
pus umbringen und obwohl er nie
getauft worden war und theologische
Spitzfindigkeiten als Zeitverschwendung

betrachtete, erklärte er sich als
geistliches Oberhaupt der Christen
und Vorsitzender des Konzils zu Ni-

caea (325). Seine Vorgangsweise wird
als «Cäsaropapismus» bezeichnet.

Zu seiner Zeit — er war +279 in Nais-
sus (heute Nisch in Jugoslawien)
geboren — drangen von Osten viele Kulte
und Religionsvorstellungen ein, wie
der Manichäismus des Persers Mani,
die Christen waren in viele Sekten
gespalten wie die Arianer und Donati-
sten; alle waren von seinem Vorgänger

Diocletian (aus Dalmatien) als
Gipfel des Verbrechens bezeichnet
worden, die man nicht einmal prüfen
sollte, denn nur der Glaube an die
alten Götter hätte Rom gross
gemacht. 1) Der Sonnenkult florierte
unter verschiedenen Namen, vor allem
aber als «Sol Invictus» (die unbesiegbare

Sonne); Konstantin erklärte erst
Herkules (ein Sonnenheld, wie Simson,
mit 12 «Arbeiten») als seinen Patron,
dann aber den Sol Invictus als seinen
«Kameraden»; bei einer Wallfahrt zu

einem Apollotempel soll er bereits eine
Vision gehabt haben, aber die berühmte,

worin er das christliche
Monogramm mit der Inschrift «In diesem
Zeichen sollst du siegen» erblickt
haben soll — wo, ob im Himmel, auf den
Schildern, vor Rom oder noch in Gallien

— ist von Zeitgenossen nicht
bezeugt worden, nicht einmal von
Konstantins 40 000 Kriegern. Lactantius

(de mort. pers.) spricht von einem
Zeichen, das sie auf ihre Schilder malen
sollten, was das ägyptische Henkelkreuz

hätte sein können, während
Eusebius nur von einer göttlichen
Erscheinung spricht, «die schon oft auf
dich geschaut hat». In einer späteren
Biographie Konstantins erwähnt er
allerdings ein «fliegendes Kreuz» am
Nachmittagshimmel — wohl eine späte
Interpolation aus der Zeit des Theodo-
sius, — denn davon ist nichts in seiner
«Kirchengeschichte» erwähnt. Auch
Ambrosius weiss von nichts. Das
«Zeichen» soll das griechische X (Ch)
und P (R) für CHRistos gewesen sein,
aber warum griechisch für den angeblichen

Galiläer, ist unerklärlich, da
Konstantin noch Latein sprach; er
selbst erwähnte bloss «Sol invictus»
und den «höchsten Gott», doch wird
auch Jesus als «Licht der Welt» udgl.
genannt, und 321 erklärte Konstantin
ihm zu Ehren den Sonn-tag als Feiertag.

Als Maxentius — einer der Vier — vor
Rom aus dem Feld geschlagen wurde,
hatte er die alten Götter um Beistand
angerufen, so blieb Konstantin nur
übrig, die Hilfe einer Konkurrenzgottheit

zu erbitten, die durch seinen
Sieg erhöht wurde. Aber Maxentius
hatte bei der Milvischen Brücke eine
unverzeihliche Dummheit begangen:
Er stellte sein Heer vor der
Stadtmauer auf, mit dem Fluss im Rücken!
Konstantin spielte den Christen, wie
er auch vorgab, das «echte» Kreuz zu
besitzen und aus einer dynastischen
Linie zu kommen, mit der er die
Dynastie der Zweiten Flavier begründete.

Aber er sprach nie von christlicher
Ethik oder christlichen Dogmen (erst
auf dem Totenbett liess er sich wirklich

taufen). Als gewiegter Staatsmann
mit einer «heidnischen» Mehrheit im

Lande brauchte er vorerst Toleranz,
ebenso wie im mittelalterlichen England

Elisabeth I. und Jakob I. (und
sogar Maria Stuart, die nur für sich
selbst beanspruchte katholisch zu

bleiben). In Afrika liess er sich Tempel

erbauen, und er befragte weiter
die Auguren, während er gleichzeitig
Kirchen baute. Der Gründer der ana-
baptistischen Donatisten wurde verurteilt,

weil er «Unruhe im Lande
stiftete».

Es ist einmal gesagt worden, die
Franzosen hätten der Welt solange die
Vorzüge ihrer Kultur und Lebensart
eingeredet, bis es von jedermann ge-

72



glaubt wurde; mit weit grösserer
Berechtigung kann man dasselbe von der
hohen Sittlichkeit sagen, die das
Christentum in die Welt gebracht haben
soll. Jeder nimmt es ungesehen als
Tatsache, obwohl ein jüdischer
Philosoph schlagend feststellte: Was gut
daran ist, ist nicht neu, und was neu
ist, ist nicht gut.

Betrachten wir uns einmal Konstantins

unleugbar christliche Nachfolger.
Vom Brudermörder Konstantes und
seinem Vetter Julian war schon (in der
Fussnote) die Rede. Als Valentinian
zum Kaiser gewählt wurde, nahm er
seinen Bruder Valens in die Regierung,

dessen Sohn Valentinian den
Thron mit Theodosius, einem spanischen

Hauptmann, teilte; dieser brachte

seine Söhne Arkadios und Honorius
auf den Throne. Jener war ein Spielzeug

seiner Frau, Eudoxia, deren Sohn
und Nachfolger wiederum unter dem
Einfluss seiner Schwester Pulcheria
stand, die einen General Marcian
heiratete und ihm die Krone verschaffte.
Im Land herrschte Mord und
Totschlag durch gedungene Mörder,
niemand (wie jetzt in Nordirland) war
seines Lebens sicher, denn das Morden
war zum Sport geworden, und sogar
in der Kirche konnte man nicht mehr
Schutz suchen. Als Begleiterscheinung
blühte sittliche Verderbtheit, deren
Königin die schöne Theodora war.

Ein thrakischer Offizier, Leo, machte
mit Hilfe seiner Gattin Verina und seiner

Tochter Ariadne den byzantinischen

Hof zum Verbrecherzentrum.
Ariadne hatte einen gewissen Tarasi-
kodissa geheiratet — ein missgestalter
Mensch, der sich nun Zeno nannte; ein
zweiter Leo war bald gestorben und
liess den Thron frei für Zeno, der
aber fliehen musste, weil Verina, die
er des Ehebruchs bezichtigte, eine
Palastrevolution anzettelte. Er floh mit
dem Staatsschatz, kehrte aber im Jahr
darauf mit Hilfe der Vanadalen heim.
Basilikos, den seine Schwester Verina
eingesetzt hatte, suchte in einer Kirche
Schutz, aber ergab sich Zeno gegen
die Zusage, sein «Blut würde nicht
vergossen werden».

Er wurde in eine tiefe Grube geworfen

und musste langsam verhungern;
tage- und nächtelang hörten die
Wachen sein Brüllen, wagten aber nicht
zu helfen. Als man die Leiche herauszog,

fand man, dass der Mann im

Wahnsinn seine eigenen Arme ange¬

nagt hatte. (Zeno regierte von 474 bis
475 und wieder von 476—491

Ariadne hatte ein Liebesverhältnis
mit einem Palastbediensteten, Anastasius,

— ein hübscher aber völlig
ungebildeter Mensch, der nun Kaiser wurde.

Als er so schwer erkrankte, dass
man mit seinem baldigen Ableben
rechnete, bestach ein reicher Patrizier
den Befehlshaber der Palastwache,
Justin, ihn als Nachfolger vorzuschlagen.
General Justin liess sofort seinen Neffen

Peter Sabbatius aus der Heimat —
beide kamen aus Mazedonien, in der
Nähe von Skopje — kommen und mit
dem Bestechungsgeld Hess er dem
ungebildeten Schafhirten unter dem
Namen Justinian (er hatte ihn adoptiert)
die beste Erziehung und Bildung
geben. Ais nach Jahren Anastasius
wirklich starb, übertölpelten die beiden

den Senat. Justin wurde als Kaiser

ausgerufen, verliess sich aber in

allem auf den nun sehr gebildeten
Justinian, der ebenso lernbegierig wie
fromm war. Dieser geriet in die Netze
der Theodora, die er sogar heiratete
und zur Mitkaiserin (Basilissa) machte,

als er selbst in der Regierung folgte.

Sie hatte es verstanden, den mit
M inde rwe rt i g keitskom p I exen behafte-
ten Justinian zu bemuttern und zu
leiten.
Theodora, die Tochter eines Bärenhüters,

wird vom Hofhistoriker —
richtiger Skandalchronisten — Prokop von
Cäsarea in seinen Geheimaufzeichnungen

(«Inedita») als eine Intrigantin von
solcher Perversität und Grausamkeit

Das freie Denken ist unbegrenzt,
wie auch die Wahrheit, der es dient,
unbegrenzt ist. Nur in der Freiheit des
Denkens kann man der Wahrheit
dienen; wie auch umgekehrt nur die
Verpflichtung auf die unbedingte Wahrheit

Freiheit möglich ist. Die Wahrheit
ist der Massstab, an dem sich die
Fortschritte und Rückschritte auf
allen Wertgebieten beurteilen lassen.
Das Zusammen von Wahrheit und

Freiheit ist die Einheit von Gegensätzen,

ein dialektisches Verhältnis, das

menschlich-geschichtliche Kultur
begründet. Ausserhalb dieser Einheit
von verbindlicher Verpflichtung ist
Freiheit Willkür.
Der Wahrheitsfrage kann sich nichts
entziehen. Sie ist identisch mit der on-

geschildert, dass er selbst schreibt, die
Nachwelt werde seinen Bericht für
unglaubhaft finden. Ob sie wirklich
vor ihrem Aufstieg ein so schandhaftes

Luderleben geführt hat oder nicht,
als Basilissa spielte sie die sittenstrenge

Matrone. Man muss ihr zugestehen,
dass sie mit ihrem materiellen
Verstand viel zur Grösse Justinians und
seiner Hauptstadt beigetragen hat.2)
Zu den Prachtbauten, die aufgeführt
wurden, gehört vor allem die Hagia
Sophia, wofür man vier Rosse vom
Tempel der Diana von Ephesus
gebracht hatte, die im 4. Kreuzzug (1204)
von den Venetianern gestohlen wurden

und heute auf dem St. Marcus zu
sehen sind. Otto Wolfgang

1) Julian «der Abtrünnige» — der Vetter von
Konstantins drittem Sohn und Nachfolger,
Constantius II., der alle übrigen Brüder und
Verwandten weggeräumt hatte — war zwar
getauft worden, war aber ein Anhänger des
Neuplatonismus. Als er zwei Jahre nach
seinem Thronantritt, 363, auf seinem Kriegszug

gegen die Perser mit 32 Jahren starb,
wurde das als göttliche Strafe erklärt und
tat dem Mithraismus in Rom Abbruch.

2) Justinian verfolgte Juden, Heiden und
Haeretiker wie die Monophysiten, die lehren,

dass Jesus nach der Menschwerdung
nur eine Natur, nämlich die göttliche, hatte,
während das herrschende Dogma zwei, eine
göttliche und menschliche Natur, vorgibt.
Theodora aber, deren Gewalttätigkeit mehr
als die Dekrete des Kaisers gefürchtet
waren, schützte die Monophysiten, deren
Lehre sich in der koptisch-abessynischen,
der armenischen Kirche und den syrischen
Jakobiten erhalten hat. Justin versuchte
vergebens beide Strömungen zu versöhnen.

tologischen Seins-Frage: Was ist das?
Was bist du? Wer bin ich? Alle Fragen
laufen zusammen in der Frage: Was
ist der Mensch im Sein?
Zu den Wertgebieten, über die wir
nachdenken, «reflektieren», gehört
auch die Religion. Sie ist eine Grundlegung

der Menschheit. Ich glaube
und bin unerschütterlich überzeugt,
dass jeder Mensch aus einem Glauben

und aus einer Ueberzeugung heraus

lebt. Ihre Abwandlungen sind
«subjektiv». Aber das teilt sie mit
allen Wertgebieten. Auch die Mathematik

macht sich nicht von selbst; sie
braucht gläubige, begeisterte, begabte

— der Christ würde sagen:
gottbegnadete Mathematiker. Der Glauben,
aus dem heraus der Mensch als ge-

Religionsphilosophie und christliche Theologie

73


	"In hoc signo..."

