
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 1

Artikel: Im Widerstreit der Meinungen

Autor: Titze, Hans / Hartmann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


delszentren in Alexandria und Kleinasien,
wo auch die hellenistische Reformbewegung

unter ihnen begann, die im Christentum

endete. Im Moskauer Fremdsprachenverlag

ist darüber ein Werk von I. Lenz-
man erschienen, das in französischer
Uebersetzung (L'Origine du Christianisme)
in der Parteibuchhandlung der Kommunistischen

Parteien erhältlich sein sollte.

5) S. M. Gregory: «The Land of Ararat»,

London 1920. — Armenisch wie
Albanisch gehören auch grundsätzlich zum in-
do-europäisohen Sprachstamm, haben
aber viele Lehnwörter fremder Nachbarn
aufgenommen. Dazu gehört schliesslich

Das Buch «Dialektische Philosophie.
Eine Einführung in das Wesen der
Gegensätze» von unserem Gesinnungsfreund

und Mitarbeiter Gustav Emil

Müller, erschienen im Francke Verlag,

München 1974, wurde von zwei
Mitarbeitern ganz verschieden beurteilt.

Wir veröffentlichen beide
Besprechungen, vielleicht bildet das
einen Anreiz für unsere Leser, selbst
zu dem Buche zu greifen, um zu
einem eigenen Urteil zu gelangen.

Redaktion

Dialektische Philosophie

Der Begriff Dialektik wird innerhalb
der Philosophie verschieden
definiert. Er kann als Grundlage der
Philosophie gedeutet werden, wenn man
auf die Grundbedeutung, nämlich auf

das Gespräch zurückgeht. So fasst
ihn Gesinnungsfreund G. E. Müller in

seinem Buch über «Dialektische
Philosophie» auf, das als Uni-Fachbuch
bei Francke, Bern, erschienen ist. Dieses

Buch gibt einen Ueberblick seiner

im Laufe der Jahre erarbeiteten
Ansichten. Die ursprünglich im
wesentlichen bereits von Piaton
gebrachte Bedeutung von Dialektik liegt
seinem Werke zugrunde. «Wer
Gegensätzliches zusammen schauen kann,
ist ein Dialektiker, wer es nicht kann,
ist es nicht» (S. 10), sagt Piaton. In
jedem Gespräch als Dialog werden
gegensätzliche Meinungen
ausgetauscht. Eine Unterhaltung mit Rede
und Gegenrede besteht aus verschiedenen

Auffassungen und ist daher in

diesem weitgefassten Sinne Dialektik.

Gegensätze gibt es überall als
Qualitäten hell-dunkel, warm-kalt usw.,
im Leben als Mann und Frau, in der

auch das Jiddische, dessen Grundstock
das Mittelhochdeutsch war.
6) Ausgenommen natürlich die Juden,
die noch in den heute letzten pogromisti-
schen Ländern — Russland und Polen —
leben.
7) Die Sowjetunion hat auf ähnliche Weise

doch sogar den Freiheitskampf der Kurden

abgewürgt, und sie hat am wenigsten
ein Recht, die Rückgabe der von Israel
eroberten Gebiete zu fordern, denn sie
selbst forderte, aus «Sicherheitsgründen»,

finnisches Gebiet, das sie behielt,
wie sie nun auch japanische Inseln sich
weigert zurückzugeben.

Natur als Polarität. Gäbe es keine
Gegensätze, so gäbe es auch keine
Entwicklung und keinen Fortschritt.
Ueberall ist Bewegung, wie es schon
Heraklit wusste. So erleben wir die
Sinnenwelt als Erkenntnis zeitlicher
Ereignisse als Folge dialektischer
Gegensätze (S. 34 und 52). In der Logik
wird der Gegensatz zum
Widerspruch «zugespitzt», und der
logische Satz der Widerspruchslosigkeit
verbietet den Zusammenfall von
Gegensätzen, von Sein und Nicht-Sein.
Es sei hinzugefügt, dass dies auch in
der Natur und Gesellschaft so ist, so
dass das Auftreten von Widersprüchen

im logischen Sinn gleichbedeutend

mit UnwirkMchkeit ist. Daher ist
es richtig, wenn Müller «Gegensatz»
und «Widerspruch» unterscheidet,
obwohl er dies nicht ganz in seinem
Buche durchgehalten hat. Auf diese
Gegensätze baut Müller seine Philosophie

auf. Da die Gegensätze wirklich
sind, müssen sie auch zusammen als
Einheit gedacht werden. Als solche
Gegensätze, was noch mehr dem
ursprünglichen Sinn von Dialektik
entspricht, fasst Müller auch die
verschiedenen Systeme (Ismen) in der
Philosophie auf, die nach seiner
Meinung auch zusammen als dialektische

Einheit angesehen werden können.

Hierdurch wird dialektische
Philosophie «die Begrenzung einseitiger
Uebertreibung» (S. 28), die Müller
metaphysisch nennt. Solche einseitigen
Uebertreibungen sind der Materiali-
mus ebenso wie der reine Idealismus
und andere einseitige Betrachtungen.
Die Welt ist mehr als nur Materie oder
nur Geist und vereint alle Erscheinungen

als Einheit in sich. Will man die
Welt ganz verstehen, so muss man

bekennen, dass es neben Rationalem
auch Irrationales gibt (was keineswegs

als mythisch aufgefasst werden
darf). Wohl versuchen die
Naturwissenschaften möglichst alles rational
begreifen zu wollen, und seien daher
undialektisch, aber die ganze Welt ist
eben mehr als Physik. Müller gibt
aber auch zu, dass die Ergebnisse der
modernen Physik das Subjektive nicht
ausschalten können und daher in
seinem Sinne auch Anteil am Irrationalen

haben.
Im einzelnen beschreibt Müller seine
Naturphilosophie (S. 34) (worunter
allerdings im deutschen Sprachbereich
die Anthropologie verstanden wird)
als Philosophie des Menschen im

Kosmos. Der Mensch ist die Einheit
von Körper, Seele und Geist. Er
spricht von der Erkenntnis, der formalen

Logik und deren dialektischer
Begrenztheit. Er behandelt die Wissen-
sohaftslehre, die soweit wie möglich
von der Irrationalität abzusehen sucht,
die Geschichtswissenschaft, in der
die Dialektik von Individuellem und
Kollektivem wirksam ist, also kein
eindeutiges Gesetz der historischen
Entwicklung möglich ist. Er spricht hierbei

von der «Ironie der Zwecke» (S.

77), weil «kein geschichtlich handelnder

Mensch weiss, was aus seinem
Handeln in der Zukunft
herauskommt». Die philosophische Problematik

der Naturwissenschaft wird
behandelt, und schliesslich beschreibt
er die logischen Grundbegriffe, wie
Kategorien, Urteil und Schluss
gemäss der klassischen Einteilung der
Logik, aber unter Berücksichtigung
der neuesten Erkenntnisse. Hierbei
wird der dialektische Schluss, der die
Einheit der Gegensätze, wie Leib und

Seele, Mann und Frau denkt,
erwähnt. Auch der moderne dynamisch
zu verstehende Existenzbegriff wird in

seine Philosophie einbezogen.

Als näohstes wird die Ethik behandelt,

die ja gerade in der heutigen
Zeit von besonderer Wichtigkeit ist.

Müller bezeichnet sie als die «logische

Besinnung auf alle wesentlichen

Werte und Unwerte» (S. 105).

Auf allen Gebieten, die Müller behandelt,

zeigt sich, dass er die Welt in

ihrer Vielfalt und Einheit zu erfassen
versucht und hiermit jede Beschränkung

im Denken mit Recht ablehnt.

Sehr eingehend wird die Aesthetik,
die Kunst im allgemeinen Sinn behandelt.

Sie wird als Besinnung auf einen

Im Widerstreit der Meinungen

6



Grundwert des Menschen bezeichnet
(S. 117). Das Dialektische ist hierbei
das Schauen von Gegensätzen in

einem endlichen Symbol (S. 122). Die
Kunst ist ein Hilfsweg, ohne den das
Leben nicht lebenswert ist (S. 130).
Alles dies ist bereits im Altertum
erkannt worden, bei Piaton und Parme-
nides, Pythagoras. Eine Einteilung der
Kunst wird in einer Tabelle dargestellt,

die in der einen Richtung nach
der «Dichtigkeit des Materials» (Malerei

ist weniger dicht als eine Skulptur)

die Kunst ordnet und in der dazu
senkrechten Richtung die verschiedenen

Möglichkeiten der künstlerischen
Vorbedingungen und des Sinnes
angibt.

Für den Freidenker ist natürlich seine
Stellungnahme zur Religion von
besonderem Interesse. Dort weist Müller

auf die Gegensätzlichkeit von Gut
und Böse und die Widersprüche mit
der Erfahrung hin: «Die religiöse Liebe

entzündet sich an der Erfahrung
unserer Unzulänglichkeit» (S. 156), «in

der Erfahrung gibt es kein Heiliges.

.» (S. 147).

Die Religion sucht eine Seite der
Gegensätze von Gut und Böse zu
verabsolutieren und setzt sich damit in

Widerspruch zur Wirklichkeit. «Der
Unglaube nährt sich von der bösen
Erfahrung», die allerdings den
Menschen in Verzweiflung bringen kann
(S. 157). Eine Kritik an der Gestalt Jesu

ist ebenfalls erwähnt (S. 150),
«einen Jesus Christus hat es nie
gegeben», also einen Jesus, der als
Heiland, Gottes Sohn und Christus ver-
göttlicht erscheint.

Eine Betrachtung über die Ontolo-
gie», «das Nicht-Sein des Endlichen
ist das Sein des Absoluten», Sein ist
also nur Gedachtes nichts Wirkliches,

und eine Zusammenfassung be-
schliesst die trotz der Kürze auf alle
Probleme der Philosophie eingehende
Arbeit.

Das Buch von Müller zeichnet sich
besonders durch 9eine Universalität
aus und ist zugleich auch für Laien
eine gute Einführung ins philosophische

Denken. Die häufigen Seitenblicke

auf die Ansichten grosser
Philosophen sind dazu geeignet,
gewissermassen spielend einen Eindruck
von deren Bedeutung zu bekommen.
Sehr nett ist die Einstreuung von
Gedichten, die aus einer von Müller
herausgegebenen eigenen Gedichtsammlung

stammen und den Inhalt des Bu¬

ches damit farbiger gestalten. Das
Buch kann den Blick weiten und
verhindern, sich auf beschränkte
«Ismen» zu versteifen. Gerade in diesem
Sinne ist es ein freidenkerisches
Buch. Denn freies Denken heisst
offen sein gegenüber allen Ansichten,
deren Gegensätzlichkeiten ohne
doktrinäre und dogmatische Vorurteile
verstehen zu suchen und «dialektisch»

in einer Einheit zu begreifen. In

der Welt gibt es Schlechtes und Gutes,

Nachteile und Vorteile, ein Paradies

gibt es weder im Himmel noch
auf Erden. Die Unterschiede in der
Welt sind ein notwendiges Kennzeichen

vom Geschehen in der Welt. Ob

man dies Dialektik nennt oder nicht,
ist dabei gleichgültig. Die Gegensätze

sind unvermeidlich und bedingen
Leben und Gesellschaft. Dies kann
man aus dem Buoh von Müller
lernen. Dies besagt aber nicht, dass man
es nicht kritisch bedenken darf.

Hans Titze

Bei Piaton stehengeblieben

Wenn der Verfasser im Vorwort seines

Buches ausführt, es fehle darin
«das Gespräch mit den Grossen der
Philosophiegeschichte nirgends», so
ist daraus zu schliessen, dass er die
marxistischen Dialektiker zu den Kleinen

in der Geschichte der Philosophie

zählt, hat er sich doch mit ihnen
in keiner Weise auseinandergesetzt.
Müller bezeichnet Philosophie als
Dialektik; sie sei sowohl Methode als
auch Ziel. Dass Philosophie Ideologie

ist, zum Ueberbau gehört, an Klassen

gebunden ist, vermag der Verfasser

nicht einzusehen. Philosophie
sprenge alle gesellschaftlichen Klassen,

wird vermerkt, und diese Bemerkung

ist bezeichnend für einen
«Dialektiker», der glaubt, ohne philosophischen

Materialismus auskommen zu
können.
Müller ist objektiver Idealist, jedoch
bei Piaton stehen geblieben. Im

Gegensatz zu den antiken Materialisten
verteidigte Piaton die religiöse Auffassung

von der Seele als einem unsterblichen

Wesen. Gegenstand der
Erkenntnis ist nicht die Natur, wie bei
Demokrit, sondern die «Welt der
Ideen». Bekanntlich bezichtigte der
Schüler Sokrates' die Anhänger
Demokrits als «Gotteslästerer» und
verlangte für sie die Todesstrafe. Piaton
wollte die Werke Demokrits aufkaufen

und verbrennen — so stark war

sein Hass auf die materialistische
Philosophie. Gerade dieser Streit der
Ansichten Demokrits und Piatons
widerspiegelte den Kampf der progressiven

und reaktionären Kräfte im alten
Griechenland und widerlegt die These,

wonach Philosophie alle
gesellschaftlichen Klassen sprenge. Die
reaktionären bürgerlichen Philosophen

bekämpfen, wie auch Müllers
Buch beweist, noch heute den
Materialisten Demokrit und heben den
Idealisten Piaton in den Himmel.
Die antiken Idealisten arbeiteten eine
Dialektik der Begriffe aus. Sokrates
stellte gegensätzliche ethische Begriffe

nebeneinander und suchte auf dem
Weg der Analyse und des Vergleichs
das «Allgemeine» in den einzelnen
Tugenden aufzufinden. Diese «sokrati-
sche Methode» erfuhr bei Piaton ihre
Weiterentwicklung. Ihrem Inhalt nach
war die Dialektik Piatons eine spezifisch

logische Theorie. Er verstand sie
als die Methode, entgegengesetzte
Begriffe, zum Beispiel die Begriffe
des «Einen» und des «Vielen», einander

gegenüberzustellen. Nach Piaton
fördert die Betrachtung der Gegensätze

die Erkenntnis der Wahrheit. Während

die idealistischen Anschauungen

Piatons die Entwicklung des
wissenschaftlichen Denkens hemmten,
spielte seine Dialektik eine gewisse
positive Rolle in der Geschichte der
Logik.
Auf dieser «logischen Dialektik»
beruht Müllers «Theorie», ohne diesen
Namen zu verdienen. Der Verfasser
ignoriert fast vollständig die spätere
Entwicklung der Platonschen Dialektik,

namentlich auch die Lehren Kants
und Hegels. Wie eingangs ausgeführt,

fehlt die Auseinandersetzung
mit dem dialektischen Materialismus,
und schon allein aus diesem Grunde
kann der Autor keinen Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit erheben.

Georg Hartmann

Totentafel
Die Zürcher Ortsgruppe der Freidenker-
Vereinigung hat einen schweren Verlust
erlitten. Eines ihrer in jeder Hinsicht
qualifiziertesten Mitglieder
Erik Mehnert-Frei
ist Anfang Dezember nach längerer Krankheit

in seinem 76. Lebensjahr infolge
Herzversagens verschieden. Er war eine
Persönlichkeit im anspruchsvollsten Sinn dieses

Wortes und hat im Zug seiner beruflichen

Laufbahn unserm Lande grosse Dienste

geleistet. Im Politischen Departement
in Bern hat er Schadensfälle, die durch

7


	Im Widerstreit der Meinungen

