
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 8

Artikel: Universelle Religion

Autor: Grossmann, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sexueller Askese!) seine Mitmenschen
schweren Aechtungen oder gerichtlichen

Strafen aus. Aber das kümmert
diese «Jünger der Nächstenliebe»
nicht, da die anderen ja einfach
«gottlos-heidnisch» sind. Diese kann
man genauso verfolgen, wie die Juden
im Alten Testament oft und deutlich
genug «von Gott» den Befehl bekamen,

ihre Gegner (meist ihre eigenen
Nachbarn!) mit ihren Frauen, Kindern
und Vieh «mit der Schärfe des Schwertes»

umzubringen (siehe die 5 Bücher
Moses!).
Der Grund solchen sittlichen Missverhaltens

ist aber noch relativer, als die
meisten Gläubigen ahnen: Offensichtlich

definiert das Geltungsbedürfnis
der Religiösen die Silbe «Gott»
immer so, wie es ihnen selber passt:
Mal ist Gott der «liebende Vater, der
Allweise, Allgütige, Allmächtige» und
mal der «Stammesgott, Rächer, Erlöser

und Heilgott, der politische Retter
oder Messias». Die Bibel drückt sich
so vielfältig aus, dass jeder das ihm
selber Gefällige auswählen kann. Bei
den Primitiven ist Gott die personifizierte

Naturmacht, also etwa die Sonne,

der Sturm, das Gewitter, ein Vulkan

oder das menschlich gedeutete
Schicksal. Selbst die überraschende
Wirkung des Echos in der Eintönigkeit

der Wüste Israels mag den
Gläubigen das Gefühl vermittelt haben,
mit «Gott» zu sprechen, wenn sie selber

laut beteten. Heute wurde Gott zur
unvorstellbaren Abstraktion, zum

«ganz Anderen», wie Karl Barth (Univ.
Basel) sagte. Dennoch wird er oft
genug mit unseren Zeitgenossen identifiziert,

wie z. B. den «von der Vorsehung»

gesandten Führern oder den

Königen und Kaisern «von Gottes
Gnaden». So fühlten sich schon die
Pharaonen eins mit ihren Göttern.
Dennoch kann jeder aufgrund eigener
Vorbildung oder eigenen Milieus mit
solchem angeblich «transzendenten»
Chamäleonbegriff machen, was er
selber will oder seine Obrigkeit
befiehlt. Daher konnten die Nazis im
Glauben an ihren Führer aus der
Kirche zum Nazismus und nach 1945

wieder zum Christentum zurück
changieren — wie die biblischen Juden
zwischen Jehova und dem goldenen
Kalb hin und her wechselten. — Hierbei

weiss der selbstgefällige Gläubige
auch immer, was sein Gott will:
Schickt er Glück, so beweist er damit
seine Güte. Sendet es Elend, so will

er uns prüfen. Verstehen wir aber seinen

Willen nicht, so beweist das nur,
dass er «unerforschlich» ist. Immer
also formen wir unseren Gott, der
gerade umgekehrt doch unser Schöpfer

sein soll. Subjekt und Objekt werden

verwechselt.
So liegt man also noch heute wie zu
prähistorischen Zeiten unbewusst dem
eigenen Ich anbetend zu Füssen. Gott
vegetiert in uns selbst und spiegelt
daher mit seinen alttestamentarischen
Mordgedanken, aus denen Jesus
ewige Höllenstrafen im Jenseits machte,

und den heillosen Widersprüchen
zur anbefohlenen «Liebe» nur unser
eigenes Innere wider.
Sicher ist solcher Geltungstrieb, der
sogar wagt, das «Jenseits» zu
reglementieren, eng mit der Selbst- und

Arterhaltung aller Lebewesen
verknüpft. Es ist ein animalischer Instinkt,
automatischer Trieb, vegetativer
Reflex, eine unbewusste Sucht, welche

Universelle Religion

Bevor wir etwas zu diesem Thema
schreiben, ist es vielleicht erforderlich,
die Begriffe zu klären, oder es wenigstens

zu versuchen.
Religion, so wird es im Volke aufge-
fasst, hat doch etwas mit «Gott» zu tun,
an den man glauben muss (Du sollst an
einen Gott glauben!). Also, Religion ist
auch etwas, das mit «Glauben» zu tun
hat.
Im universellen Zeitalter ist jedoch das
Objekt des Glaubens, Gott, unglaubwürdig

geworden. Mit Nietzsche
ausgedrückt: «Gott ist'tot», oder mit dem
anglikanischen Bischof Robinson: «Gott
ist anders».
Kein halbwegs gebildeter Mensch wird
heute noch an einen «persönlichen
Gott» glauben (man sieht ihn noch auf
alten Kirchengemälden als einen Opa
mit Heiligenschein, weissem Bart
abgebildet). Gott war eben von Menschen
einer anderen Epoche erfunden worden.

Er wurde von ihnen, je nachdem,
mal als gütiger, alles verzeihender
Allvater dargestellt, zum anderen Male als
ein zürnender, strafender Despot, der
über den irdischen Dingen der
Menschen steht und im Himmel thront, der
einer rein patriarchalischen Epoche
entsprungen ist. Der Bestand dieses
Gottes wurde von den Priestern, die
sich gegenseitig als seine Sprecher
ernannten, zuweilen sich auch deswegen

die Regungen unseres Hirns bis zur
selbstvergessenen Ekstase übertreibt.
Demnach ähneln wir unseren vierbeinigen

Vettern, den Herdentieren
besonders, nicht nur skelettar, wie wir
seit Goethe wissen, als er 1784 die
Existenz des äffischen Zwischen kiefers
auoh beim Menschenschädel entdeckte,

sondern auch «seelisch». Denn ohne

die Sucht, sich selbst zu überheben,

also den angeborenen Trieb
zum Ueberleben des Wir und Ich
könnte schon das Tier sich nicht
erhalten und fortpflanzen. Der
Unterschied zu uns zweifüssigen Säugern
besteht nur darin, dass wir unsere
Phantasieprodukte mit mehr Vernunft
ausgestalten können als der Affe. Dieser

spürt nur unbewusst seinen
Instinkt des Ueberlebenwollens und
führt das automatisch-reflexartig aus,
was wir mit «höheren Idealen begründen».

Hans Radkau

gegenseitig als seine Sprecher ernannten,

zuweilen sich auch deswegen
gegegenseitig bekämpften, kräftig mit
Dogmen ummauert; die geistigen
Scheuklappen, über die niemand, der
nicht als Ketzer in den Kerker wandern
wollte oder gar sein Leben auf einem
brennenden Scheiterhaufen, nach
qualvollen Folterungen aushauchen wollte,
hinausdenken oder gar davon reden
durfte.
Heute sind diese Dogmen, diese Mauern

um Gott zu durchsichtigen
Glasbausteinen geworden, und niemand
sieht mehr den Gott in diesem Käfig;
es sei denn, er tut so und plappert es
den Priestern nach (die es selbst
nicht glauben), den Priestern, die
immerhin eine enorme wirtschaftliche
und somit auch politische Macht
repräsentieren und diese auch kräftig
zu gebrauchen wissen. Auf diese Weise

werden die Menschen zu Heuchlern.

Sie werden zu Heuchlern vor
sich selber — und der Pastor
verzeiht es schon. Dieser Zustand ist
schlimm für den einzelnen Menschen
— schlimm für ein Volk, dem diese
Menschen angehören und schlimm für
die Menschheit. Sie lassen sich
freiwillig geistig versklaven all diese
Menschen und merken es nicht
einmal. Heuchelei ist eines der schlimmsten

menschlichen Uebel. Heuchelei

59



hat etwas «hündisches» an sich: Man
leckt dem Herrn die Hände, obwohl
er einen damit geschlagen hat.
Der Mensch, die Völker, die Menschheit,

haben ihre «geistige Mitte»
verloren. Sie hängen in religiöser
Hinsicht nur einem «faulen Zauber»,
einer «schwarzen Magie» an, den die
Priester vorführen und glauben an
gemanagte «Wunder», ohne geistigen
Inhalt; so verloren sie ihren geistigen
Halt.
Also: Gott ist tot. Die Menschen dürfen

sich nicht weiterhin von seinem

Leichengift infizieren lassen, um noch
zu überleben. Religion kann also nicht
mehr mit einem Glauben an Gott

gleichgesetzt werden, bzw. so aufge-
fasst werden.

Religion, so möchte ich es ausdrük-
ken, ist das Suchen des Menschen und

das Finden seiner geistigen Mitte. In

dieser seiner geistigen Mitte, die seine

Wahrheit ist, liegt gut verwahrt,
wie das Embryo im Mutterleib, seine

ethisch-humane Verhaltensweise
zur Umwelt, zur gesamten Natur, zum
Mitmenschen. Er muss dieses Embryo
im Stillen wachsen lassen, muss es
mit Liebe pflegen, dann wird es ihm

Freude machen, wird ihm zum Segen.
Da nun Gott tot ist, darf auch nicht
mehr irgend ein göttlicher Ersatz zur
Begründung einer neuen Religion
gefunden werden. Dieser neuer «Pseu-

dogott» würde wiederum mit dem
toten Gott in Konflikt geraten, wie
seinerzeit die «sterbenden Götter» mit
dem «einzigen Gott». Die Träger dieser

Konflikte sind die Menschen, die
glauben, diese ihre geistigen Gebilde
mit ihrem Leben verteidigen zu müssen.

Für eine neue «Universelle
Religion» darf es also keinen Gott, keine
Götter mehr geben, bzw. dürfen keine
mehr grossgezogen werden.

Wie soll denn diese neue Religion
sein, wenn sie also nicht mehr auf
einen Gott oder Götter bezogen sein
soll? Wird es nicht nötig zu fordern,
dass die religiöse Aussage den jeweiligen

wissenschaftlichen Erkenntnissen

angepasst sein muss? Aus einer
geistigen Mitte heraus muss der
Mensch sich dann an der jeweiligen,
von der Wissenschaft erarbeiteten
Wahrheit orientieren. Diese Religion,
soll sie lebendig sein und bleiben, darf
nicht wieder von Priestern gemacht
und den Menschen vermittelt werden.
Die Priester würden diese Religion
bald wieder zu einem «Glauben» um¬

münzen (wie es ja auch bei jeder
anderen Ideologie geschieht), diesen
Glauben mit neuen Dogmen ummauern,

um auf diese Weise ihre
Daseinsberechtigung nachzuweisen und um
ihre geistige Maoht über die Menschen
zu festigen.
Diese neue Religion verlangt ständige
dialektische Auseinandersetzung auf
allen Gebieten des menschlichen
gesellsohaftlichen Lebens. Sie sprudelt
wie der kühle Bergquell, aus der
geistigen Mitte der Menschen, trifft die
geistige Mitte des Nächsten, setzt sie
in Aufruhr, droht sie aus den Angeln
zu heben und muss geistig verteidigt
werden. Die Wahrheit muss stets
gesucht werden! Wenn man glaubt, man
hätte sie gefunden — so ist sie uns
schon wieder entglitten (sie lässt sich
also nicht mit Dogmen festnageln).
Wo die Wahrheit gesucht wird, kann
auch Gerechtigkeit geübt werden. Wo

Gerechtigkeit geübt wird, da ist auch
die Freiheit. Wo grösstmöglichste
Freiheit herrscht, wird auch die Freiheit

des Nächsten geachtet, und es
herrscht Frieden. Es herrscht der Frieden

zwischen den Menschen, der
«notwendig» ist, um unser Leben sinnvoll
und in Freuden leben und beschliessen
zu können.

Kampf ist dem Mensohen während der
Zeit seines Lebens mit den lebens-
feindliohen Mächten der Natur noch

genug beschieden, so dass sich die
Menschen, die Völker nicht noch
gegenseitig nach dem Leben trachten
müssen, nur deswegen, weil der Nächste

nicht so glaubt, wie man es selbst
tut. Nur in der Freiheit, im Frieden,
kann der Menschen Bestimmung,
sich von Generation zu Generation
geistig zu vervollkommnen, heranreifen.

Der Mensch hat seine geistige Mitte
verloren, weil ihm der Glaube verloren

ging. Der Glaube ging verloren,
weil das Objekt des Glaubens, Gott,
unglaubwürdig wurde, von der
Wissenschaft als nicht existent erkannt
ist.
Wie wollen wir unsere geistige Mitte

zurückgewinnen? Sie fliegt niemandem
von irgendwoher zu. Es gibt kein
innerliches Erschauern, keine Verzük-
kung in Demut — kein «Einssein» mit
der Natur — mit dem Kosmos. Jeder
Mensch muss sich seine geistige Mitte

selbst suchen. Denn, so heisst es,
und das ist eine der bleibenden
Wahrheiten: Wer suchet — der findet! Wer

anklopft — dem wird aufgetan! Wer
hören will — der höre! (damit ist die
innere Stimme eines jeden Menschen
gemeint, die er geistig erfassen muss).
Nur dann kann der Mensch wieder in

Verzückung verfallen — mit der Natur,
dem Kosmos «Einssein».

Weil das Suchen nach geistigen Werten

mühseliger ist, als eine Perle in
einem grossen Sandhaufen zu finden,
unternimmt es kein Mensch. In unserem

rationalistischen Zeitalter erachtet

man solche Unternehmungen als
völlig zwecklos (da sie ja auch kein
Geld einbringen). So wird eben mehr
schlecht als recht an überkommenen
Werten, die keine Werte mehr sind,
aus purer Tradition festgehalten. Man
macht sich selbst und den anderen
etwas vor, belügt sich selbst und wird
dem Nächsten gegenüber zum Heuchler.

Wir sind allesamt «geistige
Heimatvertriebene», nicht bloss wir
Deutschen (die wir es zu einem Grossteil in

doppeltem Sinne sind), sondern mehr
und minder die Menschheit der Erde,
soweit sie zu den grossen Kulturvölkern
gehört, deren Kulturen aus religiösem

«Gottglauben» gewachsen sind.
Wen es freiwillig über die engen
Grenzen seiner Heimat hinaus treibt,
welche Gründe auch immer dazu führten,

der versucht es, sich in fremder
Umgebung häuslich nieder zu lassen
und wird naoh seiner Fasson glücklich.

Wer aus seiner Heimat vertrieben
wird, der muss versuchen, die Fremde
zu seiner neuen Heimat werden zu
lassen, er muss sich mehr oder weniger
den Gegebenheiten der neuen Umgebung

anpassen.
Durch den Einbruch des wissenschaftlichen

Denkens in die Bereiche des
menschlichen gesellschaftlichen
Lebens, wodurch Gott entthront wurde,
sind wir nun geistig heimatlos geworden.

Wir sind, wie es der Volksmund so
schön ausdrückt: «Wie von allen guten

Geistern verlassen».

Der wissenschaftlichen Denkmethode
wird es nicht wieder gelingen, die
verlorenen «Glaubenswerte», den
entthronten Gott, wieder in den alten
Stand einzusetzen, wiewohl sich auch
konforme Wissenschaftler krampfhaft
darum bemühen. Alle ihre raffinierten
sophistischen Methoden werden das
für die Dauer nicht zuwege bringen,
weil nach ihrer Meinung nicht sein
kann, was nicht sein darf.

G. Grossmann

60


	Universelle Religion

