
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 8

Artikel: Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt [Teil 1]

Autor: Radkau, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nermönoh zu werden. Glaube war für
ihn Geschenk der Vorsehung, so schuf
nicht er eine systematische Theologie,
sondern sein Freund Melanchthon,
der jedoch auch an Sterndeutung,
Vorzeichen und Träume glaubte. Auch
viele Humanisten betrieben Gnostik
und studierten, wie Fteuchlin, die Kab-
bala, um die Geheimnisse des Weltalls

zu entdecken. Sie hielten dafür,
dass wichtiger als Doktrin wäre, in

einer schlechten Welt ein gutes ver-
innerlichtes Leben zu führen, die letzten

Fragen würde man erst nach dem
Tod lösen können. Man studierte die
Bibel im Urtext, um herauszufinden,
was gemeint war und nicht, was die
Scholastik daraus gemacht hatte.

Die Entdeckung Amerikas zeigte, dass
die Bibel in vielem unverlässlich war,
weil sie keine Ahnung von der
wirklichen Welt hatte. Dies brachte einen
Auftrieb von Skepsis. Die Synode der
italischen Anabaptisten in Venedig
(1550) erklärte, dass Jesus ein gewöhnlicher

Mensch gewesen war, wenngleich

von Gottes Gnade erfüllt. Sie

leugneten Teufel und Hölle wie die
Notwendigkeit des Papstes, der mit
der Einführung der Inquisition
antwortete. In Polen und Siebenbürgen
gründete FaustusSocinus (1539—1604)
seine Sekte der Socianer oder Anti-
Trinitaner die immer mehr Dogmen
und Mystisches abstreiften und heute
als Unitarier bekannt sind. Sie sind
reine Theisten, für die Jesus bloss
der Hauptprophet bleibt. Giordano
Bruno, der 1600 hingerichtet wurde,
war ein Pantheist für den das Göttliche

alles durchdringt, er war zwar ein

Agnostiker, aber mit mystischer
Beimischung. Realpolitiker war nur Nic-
colö Macchiavelli, der eine von christlichen

Dogmen unabhängige Moral
aufstellte und daher von allen Seiten
verleumdet und verunglimpft wurde.
Seine oberste Gottheit war Fortuna,
d. h. man musste im Leben Glück
haben und wissen, wie die Schwächen
seiner Widersacher zum eignen Vorteil

auszunützen.
Die Entdeckung der Neuen Welt führte

aber auch dazu, dass das
Mittelmeerbecken um Italien die Führung
an Spanien, England und Holland
abgeben musste, weil von dort nun die
wichtigen Seewege führten. Hier blühte

daher der Protestantismus, während

der Süden die Jesuiten brauchte,

um den Katholizismus in der
Gegenreformation zu retten.

«Der Jesuitismus war der auf
kapitalistischer Grundlage reformierte
Katholizismus», schreibt Franz Mehring.
Die Gesellschaft Christi war die grösste

Handelsgesellschaft der Welt und
lieferte den Fürsten in Beichtvätern
erfahrene Minister. Unter dem Banner
des Kalvinismus erhoben sich die
niederländischen Städte gegen die spani-

Warum eigentlich müssen unsere Welt,
die Menschheit und der ganze Kosmos
einen «höheren Sinn» haben, als sich
uns sachMoh-nachprüfbar darstellt?
Warum soll eine «letzte Wahrheit», ein
«ideales Prinzip hinter» dem Universum

stehen? — Solch unbegründbar-
unbedingtes Fürwahrhalten des offenbar

nur Bedingten ohne jede objektive
Sicherung ist typisch für den Glauben.
Dieser ist nach katholischer Definition
ein «höheres Verständnis», das als
«innere Gewissheit» im Gegensatz zur
wissenschaftlichen Erkenntnis, also
«höher als Vernunft und Sinne» steht.
Nur «Auserwählte» können solche
übergeordneten Wahrheiten erfassen.
«Nicht jedem ist es gegeben», wie
es im Neuen Testament steht.
Offensichtlich hängt solche Selbst-
überzeugtheit nicht mit der prüfbaren
Aussenwelt zusammen, sondern ist unser

eigenes Willkürprodukt. Dann ist
also nur eigener unbändiger Wille die
Ursache solch unbewiesener und
unbeweisbarer Sätze? Eine Bestätigung
für solch blinde und sture Eitelkeit
derartiger dogmatischer Behauptungen

scheinen mir die Worte des Jesuiten

Karl Rahner in der Zeitschrift «Uni-
versitas» vom Dezember 1975 zu sein:
«Das Wort Gotteserfahrung bedeutet.

dass das, was wir von Gott wissen,

eine Wirklichkeit ist also der
Atheismus falsch ist.» Der katholische
Professor masst sich also einfach an,
zu schreiben: «Was wir behaupten, ist
richtig, was andere sagen, ist unwirklich!»

Ist das etwa «Nächstenliebe»
oder auch nur «Nächstenachtung»?
Was steckt also anderes «hinter» dieser

Selbstanmassung als purer
Geltungswahn?

Aber noch andere Traditionen beweisen

solche Selbstübersteigerungen der
Frommen. Beispiele sind solche
Bekenntnisse, wie: «Wir sind die Krone
der Schöpfung! Wir haben den ewig-

schen, und dief ranzösischen gegen den
Absolutismus, während das Luthertum
die Religion der wirtschaftlich
zurückgebliebenen Länder wurde. Die
Fürsten «reformierten» indem sie sich
zu obersten Bischöfen ihrer Landeskirchen

machten. Der Raub der
Kirchengüter kam aber den Massen in
keiner Weise zugute. Otto Wolfgang

wahren Gott, nur wir die allein-rich-
tige Religion und die echte Moral! Nur
das Buch, an das wir glauben, ist die
.Heilige Schrift'. Die Texte anderer
Konfessionen sind .heidnisch-ketze¬
risch'!» Solche Rechthaberei durchzieht

das religiöse Leben fast aller
Gläubigen, egal, an welchen Gott sie
glauben. Offensichtlich liegt hier ein
allgemein-menschlicher Trieb vor, der
angeboren oder anerzogen ist, etwas
Unwahrscheinliches zu glauben, damit
man sich über seine Mitmenschen
erhaben fühlen kann, ohne dafür Gründe

suchen zu müssen. Man will zur
seelischen Selbstbefriedigung nur uns
zugängliche «ewige Wahrheiten», die
uns den «festen Boden unter den
Füssen» garantieren, den wir im Wirrwarr
der zufallsbedingten Aussenwelt
vermissen.

Dass es sich wirklich um tiefste
Bedürfniserfüllung handelt, erkennt man
auch daran, dass die Frommen blind
sind gegen alle Widersprüche, die
sich aus ihren unbewussten (und
daher undurchdachten!) Trieben ergeben.

Glaube ist offenbar nur ein
unüberlegter Protest gegen das sonst
sinnlose Elend der Sachwelt mit ihrem
ewig wechselvollen Kampf ums Dasein.
Wir leiden an dem Gegensatz
zwischen dem, was ist und dem, was
nach unseren Wünschen sein könnte.
Diese philosophisch-psychologische
Frage lösen die Naiven einfach
dadurch, dass sie das, was nur sie selber

für wahr halten, nicht etwa erst
mühsam im Puzzlespiel gedanklicher
Analyse schwer erkämpfen, sondern
simpel durch Gehorsam gegenüber
der örtlich-zeitlich gegebenen Obrigkeit

oder Volksmehrheit mit Selbstversenkung

und Andacht oder Gebet
genussvoll selber «bestätigen».
Rücksichtslos setzt eigener Glaube auf
Kosten anderer mit oft strengen
Vorschriften (besonders auf dem Gebiet

Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt

58



sexueller Askese!) seine Mitmenschen
schweren Aechtungen oder gerichtlichen

Strafen aus. Aber das kümmert
diese «Jünger der Nächstenliebe»
nicht, da die anderen ja einfach
«gottlos-heidnisch» sind. Diese kann
man genauso verfolgen, wie die Juden
im Alten Testament oft und deutlich
genug «von Gott» den Befehl bekamen,

ihre Gegner (meist ihre eigenen
Nachbarn!) mit ihren Frauen, Kindern
und Vieh «mit der Schärfe des Schwertes»

umzubringen (siehe die 5 Bücher
Moses!).
Der Grund solchen sittlichen Missverhaltens

ist aber noch relativer, als die
meisten Gläubigen ahnen: Offensichtlich

definiert das Geltungsbedürfnis
der Religiösen die Silbe «Gott»
immer so, wie es ihnen selber passt:
Mal ist Gott der «liebende Vater, der
Allweise, Allgütige, Allmächtige» und
mal der «Stammesgott, Rächer, Erlöser

und Heilgott, der politische Retter
oder Messias». Die Bibel drückt sich
so vielfältig aus, dass jeder das ihm
selber Gefällige auswählen kann. Bei
den Primitiven ist Gott die personifizierte

Naturmacht, also etwa die Sonne,

der Sturm, das Gewitter, ein Vulkan

oder das menschlich gedeutete
Schicksal. Selbst die überraschende
Wirkung des Echos in der Eintönigkeit

der Wüste Israels mag den
Gläubigen das Gefühl vermittelt haben,
mit «Gott» zu sprechen, wenn sie selber

laut beteten. Heute wurde Gott zur
unvorstellbaren Abstraktion, zum

«ganz Anderen», wie Karl Barth (Univ.
Basel) sagte. Dennoch wird er oft
genug mit unseren Zeitgenossen identifiziert,

wie z. B. den «von der Vorsehung»

gesandten Führern oder den

Königen und Kaisern «von Gottes
Gnaden». So fühlten sich schon die
Pharaonen eins mit ihren Göttern.
Dennoch kann jeder aufgrund eigener
Vorbildung oder eigenen Milieus mit
solchem angeblich «transzendenten»
Chamäleonbegriff machen, was er
selber will oder seine Obrigkeit
befiehlt. Daher konnten die Nazis im
Glauben an ihren Führer aus der
Kirche zum Nazismus und nach 1945

wieder zum Christentum zurück
changieren — wie die biblischen Juden
zwischen Jehova und dem goldenen
Kalb hin und her wechselten. — Hierbei

weiss der selbstgefällige Gläubige
auch immer, was sein Gott will:
Schickt er Glück, so beweist er damit
seine Güte. Sendet es Elend, so will

er uns prüfen. Verstehen wir aber seinen

Willen nicht, so beweist das nur,
dass er «unerforschlich» ist. Immer
also formen wir unseren Gott, der
gerade umgekehrt doch unser Schöpfer

sein soll. Subjekt und Objekt werden

verwechselt.
So liegt man also noch heute wie zu
prähistorischen Zeiten unbewusst dem
eigenen Ich anbetend zu Füssen. Gott
vegetiert in uns selbst und spiegelt
daher mit seinen alttestamentarischen
Mordgedanken, aus denen Jesus
ewige Höllenstrafen im Jenseits machte,

und den heillosen Widersprüchen
zur anbefohlenen «Liebe» nur unser
eigenes Innere wider.
Sicher ist solcher Geltungstrieb, der
sogar wagt, das «Jenseits» zu
reglementieren, eng mit der Selbst- und

Arterhaltung aller Lebewesen
verknüpft. Es ist ein animalischer Instinkt,
automatischer Trieb, vegetativer
Reflex, eine unbewusste Sucht, welche

Universelle Religion

Bevor wir etwas zu diesem Thema
schreiben, ist es vielleicht erforderlich,
die Begriffe zu klären, oder es wenigstens

zu versuchen.
Religion, so wird es im Volke aufge-
fasst, hat doch etwas mit «Gott» zu tun,
an den man glauben muss (Du sollst an
einen Gott glauben!). Also, Religion ist
auch etwas, das mit «Glauben» zu tun
hat.
Im universellen Zeitalter ist jedoch das
Objekt des Glaubens, Gott, unglaubwürdig

geworden. Mit Nietzsche
ausgedrückt: «Gott ist'tot», oder mit dem
anglikanischen Bischof Robinson: «Gott
ist anders».
Kein halbwegs gebildeter Mensch wird
heute noch an einen «persönlichen
Gott» glauben (man sieht ihn noch auf
alten Kirchengemälden als einen Opa
mit Heiligenschein, weissem Bart
abgebildet). Gott war eben von Menschen
einer anderen Epoche erfunden worden.

Er wurde von ihnen, je nachdem,
mal als gütiger, alles verzeihender
Allvater dargestellt, zum anderen Male als
ein zürnender, strafender Despot, der
über den irdischen Dingen der
Menschen steht und im Himmel thront, der
einer rein patriarchalischen Epoche
entsprungen ist. Der Bestand dieses
Gottes wurde von den Priestern, die
sich gegenseitig als seine Sprecher
ernannten, zuweilen sich auch deswegen

die Regungen unseres Hirns bis zur
selbstvergessenen Ekstase übertreibt.
Demnach ähneln wir unseren vierbeinigen

Vettern, den Herdentieren
besonders, nicht nur skelettar, wie wir
seit Goethe wissen, als er 1784 die
Existenz des äffischen Zwischen kiefers
auoh beim Menschenschädel entdeckte,

sondern auch «seelisch». Denn ohne

die Sucht, sich selbst zu überheben,

also den angeborenen Trieb
zum Ueberleben des Wir und Ich
könnte schon das Tier sich nicht
erhalten und fortpflanzen. Der
Unterschied zu uns zweifüssigen Säugern
besteht nur darin, dass wir unsere
Phantasieprodukte mit mehr Vernunft
ausgestalten können als der Affe. Dieser

spürt nur unbewusst seinen
Instinkt des Ueberlebenwollens und
führt das automatisch-reflexartig aus,
was wir mit «höheren Idealen begründen».

Hans Radkau

gegenseitig als seine Sprecher ernannten,

zuweilen sich auch deswegen
gegegenseitig bekämpften, kräftig mit
Dogmen ummauert; die geistigen
Scheuklappen, über die niemand, der
nicht als Ketzer in den Kerker wandern
wollte oder gar sein Leben auf einem
brennenden Scheiterhaufen, nach
qualvollen Folterungen aushauchen wollte,
hinausdenken oder gar davon reden
durfte.
Heute sind diese Dogmen, diese Mauern

um Gott zu durchsichtigen
Glasbausteinen geworden, und niemand
sieht mehr den Gott in diesem Käfig;
es sei denn, er tut so und plappert es
den Priestern nach (die es selbst
nicht glauben), den Priestern, die
immerhin eine enorme wirtschaftliche
und somit auch politische Macht
repräsentieren und diese auch kräftig
zu gebrauchen wissen. Auf diese Weise

werden die Menschen zu Heuchlern.

Sie werden zu Heuchlern vor
sich selber — und der Pastor
verzeiht es schon. Dieser Zustand ist
schlimm für den einzelnen Menschen
— schlimm für ein Volk, dem diese
Menschen angehören und schlimm für
die Menschheit. Sie lassen sich
freiwillig geistig versklaven all diese
Menschen und merken es nicht
einmal. Heuchelei ist eines der schlimmsten

menschlichen Uebel. Heuchelei

59


	Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt [Teil 1]

