
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 59 (1976)

Heft: 8

Artikel: Humanismus und Reformation

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Nr. 8 59. Jahrgang Aarau, August 1976

Humanismus und Reformation

Aehnlich wie unser 20. Jahrhundert,
war auch das sechzehnte eine
Umsturzepoche, mit Krieg und Bürgerkrieg,

steigenden Preisen bei schlechten

Ernten und Wirtschaftskrisen; hinzu

kamen damals noch der «Schwarze
Tod» und die Syphilis (die man auf
Unterernährung zurückführte). Ganze
Dörfer wurden durch Hungersnot und
Seuchen entvölkert. Als Ende des 15.

Jahrhunderts die Syphilis sich
ausbreitete, predigte die Kirche, dies wäre

von Gott als Strafe gesendet, und
es gab Bussgebete und Wallfahrten,
neue Sekten und Prophezeiungen, dass
die Notzeit das Tausendjährige Reich
einleiten würde. Aber Juden und
Hexen wurden für alles Uebel
verantwortlich gemacht.
Die frühe Entwicklung freier Städte in
Italien führte zur Renaissance, als
dort die Hierarchie gezwungen wurde,

das Studium der antiken Schriften
zu gestatten; dadurch drang die
Erkenntnis ein, dass es schon vor dem
Christentum gute Menschen und grosse

Philosophen gab, deren Skeptizismus

jetzt den Alleinanspruch der
Kirche durchsetzte. Gewiss war die Lage
noch nicht reif für völlige Abwendung
von der christlichen Doktrin, aber alle,

die Zweifel an gewissen christlichen

Lehren laut werden Messen, wurden

schon damals als «Atheisten»
verschrieen.

Die geistige Richtung der Renaissance
mit der Ansicht von der Menschenwürde

wird heute als «Humanismus»
bezeichnet, obwohl diese Richtung
kein einheitliches System zeigt. Vor¬

herrschend ist, dass man die Vernunft
neben dem Glauben gelten liess, d. h.

der Irrationalismus wird isoliert vom
Realismus, der bloss für irdische Dinge

gilt. An den italienischen Universitäten

lehrte man z. B., die Seele
«schlafe» nach dem Tod bis zur
Auferstehung.

Die vom Humanismus erfassten
Oberschichten — wie Melanchthon und
Kaiser Karl V. — traten gegen
Hexen- und Judenverfolgung auf, nicht
aber Luther, der glaubte, das Millenium

könne erst anbrechen, bis auch
sie zu Christus bekehrt wären; und als
ihm das nicht gelang, verlangte auch
er in unflätigen Schimpftiraden ihre
Verfolgung und Vertreibung. Und er
warf Erasmus von Rotterdam — dem
bedeutendsten Humanisten — vor, ihm
erscheine das Menschliche wichtiger
als das Göttliche. Wohingegen den
Humanisten Luthers Thesen als
reines «Mönchsgezänk» erschienen. Der
Hass gegen die Klerisei in ihrer Ver-
rottetheit und die Ausbeutung der
zurückgebliebenen mittel- und
nordeuropäischen Länder durch den Papst
machte sich in Satiren Luft (wie
Sebastian Brandt's «Narrenschifflein»
und die «Dunkelmännerbriefe»), aber
die ungebildeten Massen blieben davon
unberührt. Populär wurde nur die
«Reformatio Sigismundi» (1439) am
Ende der Hussitenkriege mit der
Aufforderung an Kaiser Sigismund mit
den sinnlosen Kriegen aufzuhören und
die ganze Feudalgesellschaft zu enden.
Dies beweist, dass es sich bei allem
um Wirtschaftskämpfe in religiöser

Sie lesen in dieser Nummer

Der Gottesbegriff — unser eigenes
Triebprodukt

Universelle Religion

Trennung von Kirche und Staat —
Vernehmlassung

Die Mauren in Spanien

Führt Ecöne zur Kirchenspaltung?

Katastrophe — von Gott gesandt?

Verkleidung handelte. Die grossen
Handelsgesellschaften und elitären
Zünfte brachten den dialektischen
Nachteil, dass sie als Interessensgrup-
pen der Gemeinschaft abträglich waren

und die Preise in die Höhe trieben,
so dass es schon damals Inflation gab.
Von der Kirche wurde gefordert, sich
nur mehr kirchlich-geistlichen Zwek-
ken zu widmen und den Augiasstall
zu reinigen. In Deutschland erwartete
man das Goldene Zeitalter mit dem
Erwachen des Kaisers Barbarossa,
dann sollte die Kirche gereinigt werden,

die Armen würden reich werden,
und die Juden wie Pfaffen würden zur
Verantwortung gezogen werden. In

Frankreich fiel diese Rolle Karl dem
Grossen zu. Böhmische Chroniken
träumten vom Bauernkaiser, die Sekte
der Adamiten erklärte Adam für den
ersten Bauern. Die Lollards und Hussiten

verlangten allgemeine Gleichheit
und die Abschaffung der Leibeigenschaft.

Der Bauer war damals der idealisierte
Stand, wie später der des Proleten.
Luther brüstete sich, seine Eltern wären

Bauern gewesen, sie hatten sich
jedoch emporgearbeitet und besassen
in Thüringen ein Bergwerk. Kein

Wunder, dass er an sozialen Reformen

nicht interessiert war und, als er
merkte, dass die Reformationsbewegung

nur eine äussere Verkleidung
sozialer Forderungen war, machte er
gleich gemeinsame Sache mit den
Feudalfürsten. Astrologie verwarf er
bloss, weil dies die leitende Hand
Gottes ausschloss, im übrigen war er
abergläubisch wie seine Zeitgenossen,
glaubte an böse Geister und sah bei
seinem Tod den leibhaftigen Teufel
im Fenster sitzen. Ein schweres
Gewitter veranlasste ihn ein Augusti-

57



nermönoh zu werden. Glaube war für
ihn Geschenk der Vorsehung, so schuf
nicht er eine systematische Theologie,
sondern sein Freund Melanchthon,
der jedoch auch an Sterndeutung,
Vorzeichen und Träume glaubte. Auch
viele Humanisten betrieben Gnostik
und studierten, wie Fteuchlin, die Kab-
bala, um die Geheimnisse des Weltalls

zu entdecken. Sie hielten dafür,
dass wichtiger als Doktrin wäre, in

einer schlechten Welt ein gutes ver-
innerlichtes Leben zu führen, die letzten

Fragen würde man erst nach dem
Tod lösen können. Man studierte die
Bibel im Urtext, um herauszufinden,
was gemeint war und nicht, was die
Scholastik daraus gemacht hatte.

Die Entdeckung Amerikas zeigte, dass
die Bibel in vielem unverlässlich war,
weil sie keine Ahnung von der
wirklichen Welt hatte. Dies brachte einen
Auftrieb von Skepsis. Die Synode der
italischen Anabaptisten in Venedig
(1550) erklärte, dass Jesus ein gewöhnlicher

Mensch gewesen war, wenngleich

von Gottes Gnade erfüllt. Sie

leugneten Teufel und Hölle wie die
Notwendigkeit des Papstes, der mit
der Einführung der Inquisition
antwortete. In Polen und Siebenbürgen
gründete FaustusSocinus (1539—1604)
seine Sekte der Socianer oder Anti-
Trinitaner die immer mehr Dogmen
und Mystisches abstreiften und heute
als Unitarier bekannt sind. Sie sind
reine Theisten, für die Jesus bloss
der Hauptprophet bleibt. Giordano
Bruno, der 1600 hingerichtet wurde,
war ein Pantheist für den das Göttliche

alles durchdringt, er war zwar ein

Agnostiker, aber mit mystischer
Beimischung. Realpolitiker war nur Nic-
colö Macchiavelli, der eine von christlichen

Dogmen unabhängige Moral
aufstellte und daher von allen Seiten
verleumdet und verunglimpft wurde.
Seine oberste Gottheit war Fortuna,
d. h. man musste im Leben Glück
haben und wissen, wie die Schwächen
seiner Widersacher zum eignen Vorteil

auszunützen.
Die Entdeckung der Neuen Welt führte

aber auch dazu, dass das
Mittelmeerbecken um Italien die Führung
an Spanien, England und Holland
abgeben musste, weil von dort nun die
wichtigen Seewege führten. Hier blühte

daher der Protestantismus, während

der Süden die Jesuiten brauchte,

um den Katholizismus in der
Gegenreformation zu retten.

«Der Jesuitismus war der auf
kapitalistischer Grundlage reformierte
Katholizismus», schreibt Franz Mehring.
Die Gesellschaft Christi war die grösste

Handelsgesellschaft der Welt und
lieferte den Fürsten in Beichtvätern
erfahrene Minister. Unter dem Banner
des Kalvinismus erhoben sich die
niederländischen Städte gegen die spani-

Warum eigentlich müssen unsere Welt,
die Menschheit und der ganze Kosmos
einen «höheren Sinn» haben, als sich
uns sachMoh-nachprüfbar darstellt?
Warum soll eine «letzte Wahrheit», ein
«ideales Prinzip hinter» dem Universum

stehen? — Solch unbegründbar-
unbedingtes Fürwahrhalten des offenbar

nur Bedingten ohne jede objektive
Sicherung ist typisch für den Glauben.
Dieser ist nach katholischer Definition
ein «höheres Verständnis», das als
«innere Gewissheit» im Gegensatz zur
wissenschaftlichen Erkenntnis, also
«höher als Vernunft und Sinne» steht.
Nur «Auserwählte» können solche
übergeordneten Wahrheiten erfassen.
«Nicht jedem ist es gegeben», wie
es im Neuen Testament steht.
Offensichtlich hängt solche Selbst-
überzeugtheit nicht mit der prüfbaren
Aussenwelt zusammen, sondern ist unser

eigenes Willkürprodukt. Dann ist
also nur eigener unbändiger Wille die
Ursache solch unbewiesener und
unbeweisbarer Sätze? Eine Bestätigung
für solch blinde und sture Eitelkeit
derartiger dogmatischer Behauptungen

scheinen mir die Worte des Jesuiten

Karl Rahner in der Zeitschrift «Uni-
versitas» vom Dezember 1975 zu sein:
«Das Wort Gotteserfahrung bedeutet.

dass das, was wir von Gott wissen,

eine Wirklichkeit ist also der
Atheismus falsch ist.» Der katholische
Professor masst sich also einfach an,
zu schreiben: «Was wir behaupten, ist
richtig, was andere sagen, ist unwirklich!»

Ist das etwa «Nächstenliebe»
oder auch nur «Nächstenachtung»?
Was steckt also anderes «hinter» dieser

Selbstanmassung als purer
Geltungswahn?

Aber noch andere Traditionen beweisen

solche Selbstübersteigerungen der
Frommen. Beispiele sind solche
Bekenntnisse, wie: «Wir sind die Krone
der Schöpfung! Wir haben den ewig-

schen, und dief ranzösischen gegen den
Absolutismus, während das Luthertum
die Religion der wirtschaftlich
zurückgebliebenen Länder wurde. Die
Fürsten «reformierten» indem sie sich
zu obersten Bischöfen ihrer Landeskirchen

machten. Der Raub der
Kirchengüter kam aber den Massen in
keiner Weise zugute. Otto Wolfgang

wahren Gott, nur wir die allein-rich-
tige Religion und die echte Moral! Nur
das Buch, an das wir glauben, ist die
.Heilige Schrift'. Die Texte anderer
Konfessionen sind .heidnisch-ketze¬
risch'!» Solche Rechthaberei durchzieht

das religiöse Leben fast aller
Gläubigen, egal, an welchen Gott sie
glauben. Offensichtlich liegt hier ein
allgemein-menschlicher Trieb vor, der
angeboren oder anerzogen ist, etwas
Unwahrscheinliches zu glauben, damit
man sich über seine Mitmenschen
erhaben fühlen kann, ohne dafür Gründe

suchen zu müssen. Man will zur
seelischen Selbstbefriedigung nur uns
zugängliche «ewige Wahrheiten», die
uns den «festen Boden unter den
Füssen» garantieren, den wir im Wirrwarr
der zufallsbedingten Aussenwelt
vermissen.

Dass es sich wirklich um tiefste
Bedürfniserfüllung handelt, erkennt man
auch daran, dass die Frommen blind
sind gegen alle Widersprüche, die
sich aus ihren unbewussten (und
daher undurchdachten!) Trieben ergeben.

Glaube ist offenbar nur ein
unüberlegter Protest gegen das sonst
sinnlose Elend der Sachwelt mit ihrem
ewig wechselvollen Kampf ums Dasein.
Wir leiden an dem Gegensatz
zwischen dem, was ist und dem, was
nach unseren Wünschen sein könnte.
Diese philosophisch-psychologische
Frage lösen die Naiven einfach
dadurch, dass sie das, was nur sie selber

für wahr halten, nicht etwa erst
mühsam im Puzzlespiel gedanklicher
Analyse schwer erkämpfen, sondern
simpel durch Gehorsam gegenüber
der örtlich-zeitlich gegebenen Obrigkeit

oder Volksmehrheit mit Selbstversenkung

und Andacht oder Gebet
genussvoll selber «bestätigen».
Rücksichtslos setzt eigener Glaube auf
Kosten anderer mit oft strengen
Vorschriften (besonders auf dem Gebiet

Der Gottesbegriff - unser eigenes Triebprodukt

58


	Humanismus und Reformation

