
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 58 (1975)

Heft: 7

Artikel: Katholizismus und Kommunismus - Zwei Gegner?

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer

Nr. 7 58. Jahrgang

Machtrausch

Die Kirche und ihre «linken» Priester

Rund um Ecöne

Aarau, Juli 1975 Das reformatorische Schriftprinzip

Katholizismus und Kommunismus -
Zwei Gegner?
Das gestörte Verhältnis zwischen dem
Vatikan und Moskau hatte seit 1917

einen beträchtlichen Einfluss auf das
Weltgeschehen; daneben war die
römisch-katholische Kirche eine der
Hauptfiguren im antikommunistischen
Kreuzzug während des kalten Krieges.

Nun macht es aber den Anschein,
als ob im Schosse des Katholizismus
scharfsinnigere Gedankenzüge die
Oberhand gewännen und dass man
sich dort mit dem gottlosen
Kommunismus irgendwie zu arrangieren
versuchte. Wird Gott selber auf eine
Hinterbank verdrängt werden, wenn
seine Kirche zur Auffassung gelangt,
dass Kompromisse und Realismus zur
Sicherung des Ueberlebens notwendig

sind? Ueber das Verhältnis der
beiden Ideologien zueinander, welche
Hunderte von Millionen Anhänger zählen,

veröffentlichte das Sprachrohr
unserer britischen Gesinnungsfreunde
'The Freethinker' (Der Freidenker) vom
März 1975 eine bemerkenswerte Studie

aus der Feder von F. A. Ridley.
Obwohl die Schweiz nicht direkt im

Spannungsfeld der beiden sich bis
anhin rivalisierenden Lehren liegt, so
sind Ridleys Ausführungen für uns
doch von Interesse, und zwar deshalb,
weil einerseits der politische Katholizismus

durch die demographische
Entwicklung Morgenluft wittert und
anderseits angesichts des wirtschaftlichen

Stillstandes unsere
politischökonomische Ordnung immer mehr
in Frage gestellt wird. Es kann nicht
übersehen werden, dass sich die
politischen Konstellationen in der
Schweiz im Verlaufe der letzten zehn

Jahre stark verändert haben. Die

grösste konfessionelle Partei
römischer Observanz, die heutige CVP,
war einst ein erzreaktionärer
katholisch-konservativer Verein, der sich
inzwischen ein progressives Mäntelchen

umgelegt hat und nun im Begriffe
ist, die Sozialdemokratie in gewissen

Belangen links zu überholen. Der
Linksdrall des katholisch orientierten
Christlich-Nationalen Gewerkschaftsbundes

bereitet den Arbeitgeberorganisationen

immer mehr Unbehagen.
Die Aktivität der 'roten Kapuziner' im

freiburgischen Romont hat bei vielen

konservativ denkenden Schweizern,

seien es nun Protestanten oder
Katholiken, einen Sturm der Entrüstung

hervorgerufen. Ferner dürfte es
keine unbekannte Tatsache sein, dass
im Juraplebiszit die 'CVP zusammen
mit der PdA und anderen Linksgruppierungen

für die Sache der Separatisten

einstand. Man darf ohne weiteres

annehmen, dass es den CVP-Leu-
ten nicht so sehr um die Wahrung der
anscheinend bedrohten französischen
Sprache im mehrheitlich deutschsprachigen

Kanton Bern, sondern eher um
die Schaffung eines neuen katholischen

Kantons ging, der bei zukünftigen

Volksabstimmungen das
Gewicht der «schwarzen» Stände
vermehren könnte. Die CVP-Tageszeitung
«Vaterland» verwendet seit einiger
Zeit sogar rote Farbe für die Gestaltung

der Titelseite.
Bei diesen Betrachtungen geht es
keineswegs um eine parteipolitische
Stellungnahme, sondern darum, zu
zeigen, dass sich auch in der Schweiz

Schwarz und Rot nicht mehr
bedingungslos bekämpfen, sondern versuchen,

miteinander ins Gespräch zu
kommen. Ob es sich dabei um eine
ehrliche Bestrebung oder um einen
gerissenen Schachzug handelt mit
dem Ziel, den Partner mattzusetzen,
bleibt vorderhand dahingestellt
Nun zurück zum Artikel von F. A. Ridley.

Gegen Ende 1974 erschien in der
englischen Wochenzeitung «The Obser-
ver» ein Beitrag über die Haltung der
römischen Kirche gegenüber der
kommunistischen Welt jenseits des Eisernen

Vorhanges. Demgemäss soll der
Vatikan zu einem gewissen Kompro-
mis mit den kommunistischen Macht-
habern in den osteuropäischen
Volksdemokratien bereit sein, und dies zum
Leidwesen des Primus von Polen und
des inzwischen vom Heiligen Stuhl
fallen gelassenen (und kürzlich
verstorbenen, Red.) ungarischen Kardinals

Mindszenty.
Während der recht langen Zeitspanne,
die seit dem Ausbruch der Russischen
Revolution von 1917 verflossen ist,
standen sich Katholizismus und
Kommunismus im allgemeinen feindselig
gegenüber. Bereits 1848, als das Ma-
nisfest von Marx und Engels erschien,
verurteilte Papst Pius IX. (1846 bis
1848) das revolutionäre Konzept des
Kommunismus. Doch das eigentliche
gespannte Verhältnis zwischen den
beiden «K» wurde erst 1917, als die
Revolution politische und ideologische
Auswirkungen auf das Weltgeschehen
für sich buchen konnte, so richtig
offenbar.

49



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Es dürfte im allgemeinen wenig
bekannt sein, dass die ursprünglichen
Beziehungen zwischen dem Vatikan
und dem Kreml recht gut waren. Diese

Tatsache mag uns im ersten
Augenblick erstaunen; sie ist aber eine
logische Folge der Politik des Heiligen
Stuhls. Vergessen wir nicht, dass vor
1917 das zaristische Russland ein
kirchlicher Gegner Roms war und der
Zar selber das Oberhaupt der
«orthodoxen» Kirche darstellte, unter deren
Regime der römische Katholizismus
die Rolle einer fremden und öfters
verfolgten Sekte spielen musste. Das
zaristische Reich und die Orthodoxe
Kirche waren lediglich Kopf und Zahl
ein und derselben Münze. Einer der
frühen Bolschewiken sprach von der
orthodoxen Geistlichkeit als von
«Polizisten im Messegewand». Ein weiterer

Grund, weshalb Rom den Umsturz
in Russland zuerst begrüsste, besteht
in seinem Konkurrenzkampf mit den
östlichen Orthodoxen Kirchen, der mit
dem grossen Schisma (Kirchenspaltung)

von 1058 angefangen hat.
Damals verlor der Vatikan seine
Monopolstellung als Sachwalter des «wahren»

Glaubens. Als die Februarrevolution

die Monarchie im Jahre 1917

niederfegte, freute sich der damalige
Chef der Diplomatie des Heiligen
Stuhls, Kardinal Gasparri, über die
Schaffung eines revolutionären Regimes,

weiches im Gegensatz zum
vorherigen untoleranten zaristischen
Reich die Glaubensfreiheit versprach.
Diese versöhnliche Haltung sollte
allerdings nicht sehr lange dauern.
Rom musste bald zur Kenntnis
nehmen, dass der kleine Finger des
Kommunismus dicker war als die Lenden
des Zaren. Von 1922 an, d. h. als der
profaschistische Pius XI. zum Papst
gewählt wurde, verschlechterten sich
die Beziehungen zwischen dem
Katholizismus und dem «atheistischen
Kommunismus» immer mehr. Als er
sich 1921 als Legat in Warschau
befand, war dieser Papst Zeuge des
erfolglosen sowjetischen Angriffes auf die
polnische Hauptstadt. Seit jenem
Zeitpunkt wurde der Kommunismus zum
Erzfeind Nr. 1 in den Augen des
Vatikans.

50

Der Hauptgrund, aus welchem der
Kommunismus zum grössten Feind
der römischen Kirche erklärt wurde,
liegt wahrscheinlich auf ideologischer
Ebene, auch wenn es an politischen
und wirtschaftlichen Motiven ebenfalls
nicht mangelte. Es war nicht so sehr
der Kommunismus im säkularen Sinne,

wie er sich z. B. im wirtschaftlichen

Kollektivismus verkörpert,
welcher der Kirche missfiel, denn davon
weiss die Kirchengeschichte sogar
selbst einige Beispiele vorzuweisen,
insbesondere das bemerkenswerte
Experiment von gesellschaftlichem
Kollektivismus, wie es im 17. und 18.

Jahrhundert von Jesuiten in Paraguay
durchgeführt worden war. Rom hat
dasselbe aber nie verurteilt.
Was der Vatikan dem Kommunismus
Marx' und Lenins in erster Linie
vorwarf, war dessen damals einmaliger
Charakter einer Massenideologie
atheistischer Ueberzeugung — die
erste, die sich wirklich Durchschlagskraft

verschaffen konnte, nachdem
sogar die Französische Revolution vor
dem «Deismus» Rousseaus, Robes-
pierres und Paines offiziell Halt
machen musste. (Deismus — von lat.
deus «Gott» — in der englischen und
französischen Aufklärung
vorherrschende religiöse Anschauung —
«natürliche Religion». Als Urgrund der
Dinge sieht sie einen von der Welt
verschiedenen Gott an, der aber weder

persönlicher Art ist, noch in den
Lauf der Natur eingreift oder durch
Offenbarungen spricht. Definition It.

DTV-Lexikon, Band 3). Nun hat aber
die russische Revolution sogar Gott
selber zu ihrem Opfer erklärt. Den
harten Schlag, den Rom ob dieser
atheistischen Ideologie erlitt, kann
man sich nur dadurch vergegenwärtigen,

dass der Vatikan bis zum 2.

Konzil (1862—1865) energisch in
Abrede stellte, dass es je Atheisten auf
Treu und Glauben (bona fide) gab
und geben würde. Gemäss dieser sturen

Theologie waren selbstbenannte
Atheisten entweder schwachsinnig
oder, was noch wahrscheinlicher
schien, Kriminelle, die aus Angst vor
dem göttlichen Gericht die Existenz
desselben einfach in Abrede stellten.
So beschwor in katholischen Kreisen
die Enzyklika (päpstliches
Rundschreiben) vom 15. 5. 1931 «Quadre-
gismo Anno» von Pius XI. auch kein
Befremden herauf. Darin verurteilte er
nicht nur den Kommunismus, sondern
auch die modernen Sozialdemokratien
sowie den Sozialismus in all seinen

Arten als atheistisch, da diese das
Leben der Menschen als das höchste
Gut auf dieser Welt betrachten — eine

Haltung also, welche die Axt an
die Wurzel des Glaubens am Ueber-
natürlichen setzt. 1931 betrachtete
Rom den Kommunismus erneut als
seinen Hauptfeind. Auch nach Ende
des 2. Weltkrieges blieb es vorerst
so. Der Vatikan änderte seinen Standpunkt

auch dann nicht, als in den
Kriegsjahren Stalin im Interesse der
nationalen Einheit — Mütterchen
Russland stand in grosser Gefahr —
die «Liga Militanter Atheisten»
auflöste. Pius XII. war eben noch
antikommunistischer als sein profaschistischer

Vorgänger.
Erst mit Papst Johannes XXIII. (1958
bis 1963), einem scharfsinnigen
kirchlichen Strategen, der die Zeichen der
Zeit erkannt hatte, begann Rom einen
versöhnlicheren Kurs einzuschlagen.
Es scheint, dass der Vatikan an einem
Scheideweg angelangt ist und sich
bald über seine Marschrichtung
entscheiden muss.
Einen bedeutungsvollen Hinweis
darüber mag man vielleicht von der vorigen

Jahres in Rom abgehaltenen
«ausserordentlichen Kongregation» des
Jesuitenordens erhalten. Eine ihrer
Hauptpersonen, der französische Pater

Jean Yves Calvez, so schreibt ein

gut informierter Korrespondent aus
Frankreich, wird vielleicht zum nächsten

Jesuitengeneral ernannt werden.
Pater Calvez ist nicht nur ein sozialer
Theoretiker, sondern auch ein
Sachverständiger von Karl Marx' Werk, also

lediglich nur noch ein Schatten von
Pius XI. und XII. und erst recht von
Ignaz von Loyola selbst. Ein bekanntes

Sprichwort aber lautet: «Was die
Jesuiten heute denken, denkt morgen
Rom».

Haben wir somit eine stichhaltige
Vorhersage über den zukünftigen
vatikanischen Kurs? Obwohl es von den
Exerzitien bis zum «Kapital» noch ein

langer Weg ist, haben die schlauen
Jesuiten doch den Ruf, nichts ohne
Beweggründe zu tun. Wie dem auch
sein mag, der kommunistische
Machtbereich hat sich seit Ende des letzten
Weltkrieges dermassen vergrössert,
dass es für Rom nicht mehr möglich
ist, davor den Kopf in den Sand zu
stecken. In ihrer rund 2000jährigen
Geschichte hat die katholische Kirche
viele Umstürze kommen und wieder
verschwinden sehen und dabei nach
und nach gelernt, sich der neuen Lage

anzupassen. Auch die Russische



Revolution wird diesbezüglich keine
Ausnahme sein.
In der Tat, es scheint keinen stichhaltigen

Grund zu geben, weshalb die
beiden grossen totalitären Dogmen
unserer Epoche sich nicht zu einem
arbeitstechnischen Kompromiss einigen

sollten, da ja der Katholizismus
in seinem Wesen eine kollektivistische
Ideologie ist. Es war der Protestantismus,

insbesondere der Calvinismus,
welcher den religiösen Aspekt des
Kapitalismus in seiner militanten
Blütezeit darstellte. Zügelloser
Konkurrenzkampf war noch nie eine katholische

Tugend; und, theoretisch
wenigstens, war der «Wucher» (gieriges
Streben nach Geld) eine der «sieben
Todsünden» der katholischen Theologie.

Hier stehen wir gewiss nicht weit
von der Haltung der Gründer des
Marxismus entfernt, wie sie kurz und

bündig in Friedrich Engels Aphorismus

ausgedrückt wurde: «Geld ist ein
Meer ohne Grund, in welchem alle
Ehre und Anstand versinken».
Schon lange vor der Russischen Revolution

prophezeite ein Landsmann
Lenins — der grosse Dichter Dostojewski

— dass Rom sich schliesslich
mit dem Sozialismus verbinden wird
zum Kampf gegen die protestantischkapitalistische

Allianz.

Der einzige Stein des Anstosses, der
der Verbündung der beiden grossen
«K» im Wege liegt, ist natürlich Gott.
Zweifellos sind viele Kommunisten
nur dem Lippenbekenntnis nach
Atheisten, was z. B. den Behörden der
UdSSR viel Kopfzerbrechen bereitet.
Beileibe nicht nur alte Rentner,
sondern erstaunlich viele Jungen, KP-Mitglieder

und Funktionäre, nehmen an
religiösen Handlungen teil. Trotz
staatlich gefördertem Atheismus
herrscht in der Sowjetunion laut
Artikel 124 des Grundgesetzes
Glaubensfreiheit. Anderseits wären
zahlreiche Katholiken nur allzu froh, Gott
loszuwerden. Schliesslich ist im Zeitalter

der Weltraumschiffahrt der
traditionelle «Alte Mann in den Wolken»
mit seinem Geleit von harfespielenden

Engeln vernunftgemäss nicht
mehr denkbar. Der französische Pater

Pierre Teilhard de Chardin (1881

bis 1955) hat vielleicht diese Entwicklung

vorausgesehen. (Dieser jesuitische

Anthropologe versuchte, das
katholische Schöpfungsdogma mit der
naturwissenschaftlichen Auffassung
der Welt- und Menschheitsentwicklung

in Einklang zu bringen. Der
dadurch entfesselte theologische Mei¬

nungsstreit wurde 1962 bekanntlich
dahin entschieden, dass Teilhards
philosophische und theologische
Aufstellungen Unklarheiten und schwere
Irrtümer enthalten und gegen die
katholische Lehre Verstössen. Aus DTV-
Lexikon Band 18.)
Der Katholizismus und der Kommunismus

sind grundlegend irdische
Organisationen; was Rom auch immer
von einem späteren Leben im
Jenseits zu wissen vorgeben mag, sicher
ist, dass es auf allen Gebieten des
diesseitigen Lebens auf dem laufenden

ist. Zweifellos werden die
zukünftigen wechselseitigen Beziehungen

zwischen Rom, Moskau, Peking
und deren ideologischen Satelliten
eines der ränkevollsten und wichtigsten

Probleme unserer Zeit sein. Dies
der Bericht unseres englischen
Gesinnungsfreundes.
Dass die beiden Dogmen relativ gut
unter einem Dach leben können, zeigt
das Beispiel Polens, also eines
kommunistischen Landes, in welchem die
römische Kirche nach wie vor einen
grossen Einfluss auf die Bevölkerung
hat. Der Wallfahrtsort Tschenstochau
(Czestochowa) erfreut sich regen
Zulaufs aus allen Landesteilen — wie
bei uns Einsiedeln. Ganze von Nonnen
oder Priestern geführte Schulklassen
pilgern zum Bild der «Schwarzen Mutter

Gottes». Warschaus Kirchen sind
noch in Betrieb und nicht in Museen
umgewandelt worden wie etwa die
Basiliuskathedrale zu Moskau.
Offensichtlich hat sich der Heilige Stuhl
mit den kommunistischen Machtha-
bern arrangiert.
Vergessen wir nicht, dass beide
Ideologien ein wichtiges Element gemeinsam

haben: die Intoleranz. Die
Glaubenskongregation wie auch die
Zentralkomitees der KP verurteilen Geistliche

bzw. Funktionäre wegen deren
von der offiziellen Linie abweichenden
Haltung. Exkommunikationen und
Ausschliessungen aus der Partei geben
den beiden «Ks» das Gepräge. Im
römischen Machtbereich warf man früher

Querschläger auf den Scheiterhaufen,

und heute werden im roten
Osten unbequeme Geister in psychiatrische

Kliniken versenkt. Kritik an den

Grundlagen der Lehre ist da wie dort
unerwünscht. Die Kirche respektive
die Partei hat immer recht — auch
dann, wenn sie im Irrtum ist. Der Heilige

Stuhl hat den «Index librorum
prophibitorum» eingeführt, während
die kommunistischen Führer durch
die Zensur peinlich darüber wachen,

dass ihre Untertanen nicht von fremdem,

«subversivem» Gedankengut be-
einflusst werden. Freies, undoktrinäres

Denken ist beiden totalitären Dogmen

ein Dorn im Auge. Wer die
aufgetischte Einheitskost nicht
papageienhaft nachplappert, macht sich
bereits verdächtig.
Obwohl der Katholizismus und der
Kommunismus noch kein Herz und
eine Seele sind — bis dahin mag es
noch sehr lange dauern — und wenn
wir im Grunde genommen das Ende
eines Streites zwischen zwei grossen
Einflussgruppen nur begrüssen können,

so bleibt uns dennoch ein
beklemmendes Gefühl im Magen. Wird
das freie Denken auf dem Altar einer
fragwürdigen «Entente cordiale» geopfert

werden? Werden wir Freidenker
und andere Bürger freiheitlicher
Gesinnung die Zeche einer «schwarz-roten»

Allianz begleichen müssen? Es

liegt uns fern, eine neue Epoche des

Kulturkampfes oder des kalten Krieges

heraufbeschwören zu wollen.
Jeder soll nach seiner Facon selig werden.

Wachsamkeit ist aber dennoch
das Gebot der Stunde. Max P. Morf

Machtrausch

Macht ist ein Wert; Ohnmacht ein
Unwert. Ohne Befehl und Gehorsam, ohne

Führung und Gefolgschaft gibt es
keine verlässliche Ordnung. Das ist
auch in tierischen Gesellschaften so:
Wölfe und Gemsen und Schafe haben
ihre Leittiere, bis sie von stärkeren
ersetzt werden. Bei den matriarchalischen

Bienen und Ameisen fällt Macht
mit Fortpflanzung zusammen. Gedeih
und Verderb des Ganzen hängt von
der Königin-Mutter ab.
Bei uns Menschen ist nach Piaton
Macht ein Wert unter andern —
keinesfalls der höchste! Jeder ist einer
Sache mächtig, wofür andere nicht
zuständig sind. Macht wozu? ist die
Frage der Vernunft, des Geistes. Macht
ist ausgerichtet auf das Wohl eines
Ganzen, das in einer vernünftigen
Verfassung dem denkenden Mitbürger
gegenwärtig ist. Der Ausführende der
Verfassung ist «der erste Diener des
Staates».
Die Macht greift zur Gewalt, wenn
feindliche Widerstände zu bewältigen
sind, handle es sich um einen äussern
Feind oder um «subversive Elemente»
im Innern, welche eine vernünftige

51


	Katholizismus und Kommunismus - Zwei Gegner?

