
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 58 (1975)

Heft: 6

Artikel: "Bergpredigt"

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer

Nr. 6 58. Jahrgang

Der Tanz im Ritus

Glaube und Aberglaube

Pfingsten

Aarau, Juni 1975 Zum Tode Günther O. Dyrenfurths

«Bergpredigt»
Albert Schweitzer urteilt in seiner
Geschichte der Leben Jesu Forschung
1913, über Bruno Bauers Evangelienkritik,

1850, wie folgt: «Bauers Kritik
der evangelischen Geschichte ist ein
Dutzend gute Leben Jesu wert, weil
sie, wie wir das erst jetzt, nach einem
halben Jahrhundert erkennen können,

das genialste und vollständigste
Repertorium der Schwierigkeiten des
Lebens Jesu ist, das überhaupt
existiert In dieser grandiosen Art war
es noch niemandem aufgegangen,
dass das Ur- und Frühchristentum
nicht als das einfache Resultat der
Predigt Jesu zu begreifen ist,
sondern dass es das Erleben der
Weltseele in den ersten Generationen
unserer Zeitrechnung widerspiegelt.»
Das ist in der Tat die Stärke Bauers:
Durch seine Augen gesehen erscheinen

die Texte wie unter einem starken

Vergrösserungsglas. Ihre
logischen Widersprüche und geschichtlichen

Ungereimtheiten erscheinen in

unübersehbarer Deutlichkeit.
Leider aber ist das ganze Werk gründlich

verpatzt durch seine «spekulative»

Geschichtskonstruktion, deren
Annahmen nicht weniger willkürlich
sind als die christlichen, die er
beanstandet.

Unter dem Titel «Die Compilation des
Matthäus» — Compilation bedeutet
Zusammenhäufung — bespricht Bauer
die Einführung der sogenannten
Bergpredigt im Matthäus. Er weist darauf
hin, dass sowohl der nachpaulinische
Matthäus (um 80) wie auch der ebenso

nachpaulinische Lukas (um 90)
verschiedene Sprüche aus ungenann¬

ten Quellen — die Gelehrten sprechen
von der Quelle «Q» — der Jesusliteratur

eingefügt und verschieden ediert
haben; der prosemitische Matthäus
als Predigt an die Juden von einem
Berg herab, der antisemitische Lukas
als verzettelte Aussprüche an Nichtju-
den in Samaria. Heute würde man von
«Plagiat» sprechen; aber nichts lag
den Christen ferner als der Begriff
geistigen Eigentums.
Ich zitiere von Bruno Bauer:
«Schon die Stellung, die Matthäus der
Bergpredigt gegeben hat, ist höchst
unglücklich — Jesus hält sie viel zu
früh, und sie protestiert selbst gegen
die Voraussetzung, dass sie einer seiner

ersten Lehrvorträge gewesen sei.
Jesus preist diejenigen selig, die «um
seinetwillen» geschmäht und verfolgt
werden — er setzt also Bekenner voraus,

die er jetzt, bei seinem ersten
Auftreten nicht haben konnte — er
spricht von dem Gegensatz der Welt,
der unmöglich war, wenn ihn die
Aufstellung des neuen Lehrprinzips noch
nicht gereizt und hervorgerufen hatte.
Er spricht von der Stellung und
Aufgabe der Apostel, während sie noch
nicht einmal als der abgeschlossene
Kreis, den diese Sprüche voraussetzen,

existieren Er warnt vor der
Vorstellung, dass er gekommen sei,
das Gesetz aufzulösen, und er hat
noch nicht das Mindeste getan, was
die Leute auf diese Meinung bringen
konnte.
Er setzt die heuchlerische Anerkenntnis

seiner Herrlichkeit zur Erfüllung
des göttlichen Willens in Gegensatz,
weist die Schar der Heuchler zurück,

während es noch keine wirklichen
Bekenner seiner messianischen
Herrlichkeit geben konnte — er donnert
gegen die «vielen», die seine weltrichterliche

Macht durch ein heuchlerisches

Bekenntnis zu ihrem Vorteil
auszubeuten hoffen, während noch
niemand ihn als Weltrichter kannte —
er warnt vor falschen Propheten, als
wäre die Gefahr der Berückung schon
in diesem Augenblick ernstlich zu
befürchten. Matthäus bedachte also
nicht, dass diese Warnung erst in der
Rede von den letzten Dingen an ihrer
Stelle ist. (Markus 13)

erst nach den Kämpfen der ersten
Gemeinde konnte das Bekenntnis des
Mundes und die beseligende Kraft
des Glaubens in ihrem Unterschied
erkannt... und jene Polemik gegen
das heuchlerische Bekenntnis
ausgearbeitet werden genug, hier im
ersten Augenblick seines Auftretens war
für Jesus nicht einmal der Schein
eines Anlasses für alle jene Wendungen

der Bergpredigt gegeben.»
Kurz: Die sogenannte Bergpredigt ist
von keinem Jesus gesprochen, und
von keinem Hörer aufgeschrieben
worden.

*

Wird eine gebildete Minderheit von
Christen auf die geschichtliche
Unmöglichkeit der «Bergpredigt»
aufmerksam gemacht, die der aramäisch
sprechende Jude Jesus vor
jüdischen Zuhörern auf griechisch
gesprochen haben soll voraussetzend,
dass er als Messias schon allbekannt
ist, obschon er ja sein öffentliches
Wirken damit eröffnet, wenden sie
ein: Schon gut! Mag es mit der
geschichtlichen Wirklichkeit so fraglich
stehen wie es will, darauf kommt es
doch nicht an! Auf was es ankommt,

41



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

ist der göttliche Inhalt, die
unvergleichliche Offenbarung einer bis dahin

unbekannten Wahrheit. Kann es
eine sittlich erhabenere Lehre geben
als die der Bergpredigt?
Aber mit dieser Originalität steht es
nicht besser als mit der Geschichtlichkeit.

Arthus Drews hat in seiner Christus
Mythe nachgewiesen, dass es hier
keinen einzigen Gedanken gibt, der
nicht aus den Psalmen und den
Propheten zusammengetragen ist: Die

angeblichen ethischen Lehren Jesus
«ist ein blosses Flickwerk aus der
sonstigen jüdischen Literatur und enthält

nicht einen einzigen Gedanken,
der sich nicht auch anderweitig aus
der jüdischen Spruchweisheit belegen

Messe». Friedrich Glausner in
seinem Buch «Von Jesus bis Paulus» zeigt
dasselbe Verhältnis zu der
hellenistisch-römischen, besonders der
stoischen Philosophie, die eine reine Ge-

sinnungstechnik in reinerer Form enthält

als ihre mythische Verkleidung in

der Bergpredigt. Aus einer Reihe
anderer Forschungen ist zu ersehen,
dass «die Zahl der Uebereinstimmun-

gen eine geradezu unübersehbare
ist.»
Die Bergpredigt ist also so wenig
ursprünglich oder neu, dass man sie
geradezu als einen dünnen Auszug aus
dem hellenistisch-römisch-jüdischen
Zeitgeist betrachten darf.
Aber mit der Originalität fällt nicht
auch der Anspruch auf ihren menschheitlich

bedeutenden Wert. Wie steht
es damit? Wie steht es mit der
Seligpreisung von Menschen? Denn das ist
doch der Hauptbegriff, der alle Inhalte

umklammert.
Makarios, das griechische Wort für
«selig» ist die Eigenschaft der
griechischen Götter, die in der «Bergpredigt»

auf die Menschen übertragen
wird, und zwar nicht etwa auf glückliche,

gutgeratene Menschen, sondern
auf die schlechtweggekommenen. Die
Götter sind selig, weil sie von Krankheit

und Tod, von Unglück und Not
unberührt sind. Sie werden nicht
«geglaubt», denn sie sind: Ewige We¬

senszüge des Seins werden in ihnen
erschaut, gedacht, künstlerisch
gestaltet. Aus Mitleid mit dem jämmerlichen

Zustand des Menschen der Natur,

lassen sie ihn teilhaben an den
göttlichen Ideen (Piaton) des Seins,
der Wahrheit, der Ordnung, der
Gerechtigkeit, des Guten, des Schönen,
der Liebe. Dadurch werden sie kulturfähig.

So sagt Homers Zeus
(Kronion):

Voll Erbarmen gewahrte die
Weinenden eben Kronion,
Schüttelte trauernd sein Haupt
und sprach zum eigenen Herzen:
Aermste, warum nur schenkten
wir euch
Euch, die unsterblichen, alterslosen,
dem sterblichen Manne?
Wohl die Leiden zu teilen mit

unglückseligen Menschen?
Denn kein anderes Wesen ist
wirklich mehr zu bejammern
Als der Mensch von allem, was
atmet und kriecht auf der Erde.
Und dieser Mensch wird nun «selig»
gesprochen. Wahrlich, ein Wertumsturz

(«Perversion») sondergleichen.

Der Mensch, der «selige» der Bergpredigt,

sohwebt haltlos zwischen einem
wertlosen Diesseits, wo alle Güter
vom Rost und von den Motten gefressen

werden, und einem unbestimmten

vagen Jenseits, einem kommenden

«Himmelreich», das er wohl
ersehnen, erflehen, erbeten, aber nicht
verwirklichen kann. Derselbe
Widerspruch spiegelt sich wieder in dem
Offenbarer, der einerseits ein sterblicher

Mensch ist, anderseits aber als

eine übernatürliche Figur, als eine
himmlische Erscheinung aufgefasst
wird: «Welt ging verloren, Christ ward
geboren.»
Ein Zustand, in dem der Mensch et- 1

was sein will, was er nicht sein kann,
wird seit Sigmund Freud als «Neurose»

bezeichnet. In diesem genauen
Sinn ist die christliche Bergpredigt
eine Massenneurose. Hegel nennt sie,
auf deutsch «das unglückliche Be-'
wusstsein».
«Dieses unglückliche Bewusstsein ist
in sich entzweit. Deshalb muss es,
wenn es zur Ruhe der Einheit gekommen

zu sein meint, wieder daraus
ausgetrieben werden Das
Bewusstsein des Lebens ist nur der
Schmerz über sein Dasein und Tun.
Es hat darin nur das Bewusstsein seines

Gegenteils als des Wesens- und

der eigenen Nichtigkeit. Es geht
sozusagen nur an das Denken hin und
ist Andacht, das gestaltlose Sausen
des Glockengeläutes oder eine warme

Nebelerfüllung Weil ihm seine
Realität unmittelbar das Nichtige ist,
so wird als sein Tun ein Tun von
Nichts, sein Genuss Gefühl seines
Unglücks Da es sich immer verunreinigt

erblickt und dabei verweilt, so
sehen wir nur eine auf sich und ihr
kleines Tun beschränkte und sich
bebrütende, ebenso unglückliche als
ärmliche Persönlichkeit.»
Kurz: Die Bergpredigt ist nicht nur
ungeschichtlich und unecht, sondern
auch einfältig, denn es gibt keinen
seligen Menschen. Die Kinder hören es
gerne!

*

Die «Bergpredigt» ist ausserdem
logisch sich widersprechend. Die Sprüche

aus der Quelle «Q», die
sogenannten «Herrenworte» also, sind so
ungeschickt zusammengestellt, dass
sie sich verhalten wie Feuer und Wasser.

Logische Widersprüche sind für
die ganze Jesus-Literatur charakteristisch,

und die «Bergredigt» macht
keine Ausnahme. Kein Wunder, dass
sich hunderte von unverträglichen,
aber schriftgemäss sein wollende
Sekten nicht nur entwickelt haben,
sondern dass sie sich entwickeln
mussten.
Die eine Gruppe von Sprüchen ist
«eschatologisch», das heisst sie setzt
das sofort eintretende, unmittelbar
bevorstehende Ende «dieser Welt»
voraus; die andere Gruppe vernebelt die
harte geschichtliche Wirklichkeit mit
einem süsslichen Weihrauch und
träumt von einem paradiesischen
Zustand in der Zukunft; das ursprüngliche,

verlorene Paradies wird durch
Jesus wiederhergestellt.
Wenn die uns bekannte Welt morgen
untergeht, ist es natürlich gleichgültig,

ob ich ein Armer im Geiste bin
oder nicht; ob ich reich oder arm bin,
ob ich meine Schulden begleiche
oder nicht. Die in dieser eschatologi-
schen Erwartung — «dein Reich komme»

— begründete Seligkeit ist von
der sadistischen Schadenfreude kaum

zu unterscheiden, die weiss, dass es
allen an den Kragen geht.
Zweitens knüpft sich an die eschato-
logische Weltuntergangsverkündigung

die drohende Vergeltung. Wehe
den Reichen und Mächtigen «dieser
Welt»! Sie haben ihren Lohn dahin.

42



Alle hier ausgestandene Ungerechtigkeit

wird im kommenden Himmelsreiche

ausgeglichen, die Tränen des
Jammertals werden abgetrocknet. Mit
dieser Vertröstung haben dann die
Kirchen immer die irdische Ausbeutung

gerechtfertigt. «Opium für das
Volk» nennt Marx das christliche Dogma

von der ausgleichenden Tröstung
— mit Recht! Widersprüchlich ist ferner

die Stellung zum «Gesetz». Im

prosemitischen Matthäus wird es bis
ins letzte «Titelchen» erfüllt; im
antisemitischen Lukas wird es dagegen
anarchisch aufgehoben.
In der anti-eschatologischen Gruppe
von Sprüchen wird den Sanftmütigen,
Friedfertigen, Darbenden reicher Lohn
in der Zukunft versprochen, wo sie
die Welt beherrschen werden. Die
Ohnmächtigen sollen also die Macht
ausüben! Derselbe irdische Besitz,
der als ganz belanglos gilt, wird ihnen

Der Tanz im Ritus

«In seiner Freude muss der Mensch
Worte ausstossen; aber sie genügen
nicht, er dehnt sie zu Schreien aus;
auch das genügt nicht: er muss die
Schreie modulieren; auch das Modulieren

genügt nicht: unbewusst
vollführen die Hände Gesten und die Füs-
se hüpfen»

(Altchinesischer Spruch)

Tanz als Ausdruck von Freude und
Sexualität soll hier beiseits gelassen
werden, um mehr den kultischen Tanz
zu untersuchen.
Wenn nach der düsteren Winterzeit
die Tage wieder heller und längerwerden,

dann ist Grund zur Freude und
noch mehr, wenn die Ernte in die
Halme spriesst (vgl. das «Pfingstwun-
der des Zungenredens»). Wie man
vorzeiten — und heute noch in der
religiösen Tradition — zur Wintersonnwende

der Sonne helfen wollte, die
dunklen Wintermächte zu besiegen
und Feste mit Lichterzünden feierte,
so gab es auch tendenziöse
Tanzvorführungen mit Gesang, Mimus und
Lärm, um den Kreislauf der Gestirne
zu verewigen, das heisst es gab
magische Nachahmungen der astralen
Bewegungen, die nach alter Vorstellung

unter dem Klang von «Sphärenmusik»

vor sich ging. Schon die Osi-
rispriester tanzten um einen Altar, das
«Feuerbecken», das die Sonne
symbolisierte. Solche magische Tänze f in-

als Lohn für ihr fromm-gläubiges
Verhalten versprochen. Ein ganz unwahrhaftiges

Versprechen!
Auch die einzelnen Gebote widersprechen

sich und fallen in sich zusammen.

«Liebe deinen Feind» beinhaltet:
Du musst immer Feinde haben, denn
wie könntest du sonst deine Feindes- \

liebe betätigen? Man soll nicht arbeiten

und für die Zukunft sorgen - trotzdem

erwartet man, dass einem das
tägliche Brot «geschenkt» werde!
Zusammenfassend: Die «Bergpre-'
digt» ist nie gehalten worden; sie
besteht aus Plagiaten und ist eine
irreführende Täuschung; sie verträgt sich
nicht mit der Wirklichkeit und der Lage

des Menschen, ist also einfältig;
und sie ist logisch sich selber
widersprechend.

Mit der «Bergpredigt» ist kein Staat
zu machen.

Gustav Emil Müller

den sich natürlich bei allen alten
Kulturvölkern, und der biblische «Tanz»
um das «Goldene Kalb» (Symbol der
jungen Lenzsonne im Zeichen Stier)
war keine Ausnahme.
Einen ähnlichen Astraltanz soll der
griechischen Legende nach Theseus
aus Kreta gebracht haben, wo das
Labyrinth (falls griech., verwandt mit
lauros Weg) mit dem sagenhaften
Stierungeheuer, dem Mino-Tauros,
nichts anderes war als die Nachbildung

des Sternhimmels.
Beim «Pyrrhikos», dem Kriegstanz,
tanzten die «Kureten» um das Bildnis
des Zeusknäbleins, dabei schlugen sie
mit ihren Waffen und Schildern
aneinander, um durch Lärm (und
Schlachtrufe) den Unhold Kronos zu
verscheuchen, der — wie der
neutestamentliche Herodes — das Messias-
knäblein töten will. Naturgemäss
erfolgt dies im Frühling und war oft
durch Springen begleitet (vielleicht in
Hinweis auf den Naturgott Pan bzw.
römisch Faunus, der sich erhalten hat
in der Ziegenbockgestalt des Teufels,
als Herr dieser materiellen Welt —
Pan das AIP).
Mithin gehört der Tanz auch zur Mystik

— von der orphischen Emmelia,
einem ernst-gemessenen Tanz, bis zu
den Erschöpfungstänzen der Derwische.

Zu Ehren der jungfräulichen
Artemis tanzten die «Karjatiden» mit
einem «Kalathiskos» — einem korb¬

artigen Diadem (calathium Blütenkorb)

auf dem Kopf.
Im alten Rom gab es eine adelige
Priesterkaste, die Salier, die unter
Zusammenschlagen von Wehr und Waffen

(Abwehrzauber) den Altar des Mars
Umschriften.2) Höhere Tanzvorführungen

lernten die Römer erst von den
etruskischen «histriones» (von hister
Spieler, Bühnengestalt), obwohl sie
selbst Tanz ausserhalb des Kults für
unwürdig hielten.

Eine Zwitterstellung nahmen die Tänze

zu Ehren des Bakchos-Dionysos
ein, wenn die wilden Ausgelassenheiten

der Trunkenen kultische Bedeutung

annahmen; die halbnackten Weiber

(Mänaden) waren mit Weinlaub
oder Epheu bekränzt und heulten wie
wilde Tiere. Manche trugen Lanzen,
an deren Spitzen Pinienzapfen als Pe-

nissymbol staken. Wie später im
Karneval (ursprünglich ein Fruchtbarkeitszauber)

war jede Freiheit gestattet.
Zu den späteren Hexentänzen geht die
Linie über die römischen Schwestern
der Bakchantinnen; die Bacchanalien
waren, der gröberen, mehr bäuerlichen
Art der Römer entsprechend —
sinnlicher, hemmungsloser als ihr hellenisches

Vorbild.3)
Die afrikanischen Nuba hatten ein
ähnliches Tanzfest, bei dem die Frauen
bis auf einTuchfetzchen das zwischen
den Beinen durchgezogen war, nackt
waren; eine «obszöne» Maske führte
den Reigen an (H. A. Bernatzik: Gari-
Gari) — es war eine als Mann verkleidete

Frau mit einem riesigen,
umgebundenen Penis aus Holz.

Noch in der Urkirche wurden rhythmische

Rezitationen der Psalmen mit
Tanz verbunden; wie die Anführer der
geistlichen Tänze in Rom, hiessen
auch hier noch die Vortänzer «Präsu-
le». Auf den Zusammenhang zwischen
der griechischen Tragödie und dem
katholischen Gottesdienst verwies
schon 1683 Pater Menetrier; selbst die
Kirchenväter sahen im rituellen Tanz
noch nichts besonderes und nach
Ansicht des hl. Basilius hätten die Engel
im Himmel gar nichts anderes zu tun,
als vor dem Herrn zu tanzen. Die
Urchristen zogen sich oft in die
Einsamkeit zurück, um dort Gott durch
Tanzfeste zu lobpreisen, ja die ersten
Mönchsorden trugen sogar noch den
Namen «Choreuten» (von griechisch
choros Ringtanz). Bis fast ins 17.

Jahrhundert hinein wurden — besonders

in Spanien — die meisten religiösen

Zeremonien mit Tanz begleitet,

43


	"Bergpredigt"

