
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 58 (1975)

Heft: 1

Artikel: Warum feiern sie Neujahr?

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fällt, tötet und womöglich sogar auf-
frisst. Die andern versichern, der
Mensch sei von Natur aus «gut», ohne
die «guten» das heisst sozialen
Eigenschaften hätte die menschliche
Gesellschaft nie entstehen können, als
«zoon politikon» das heisst als ein in

Gemeinschaft lebendes Wesen
musste der Mensch von Anfang an,
von Natur aus gewisse Spielregen des
sozialen Verhaltens beobachten, die
wir eben heute als gut, sozial, human
benennen. Wenn nicht hätte er als Art
nicht überleben können, sondern
längst das Schicksal der Dinosaurier
geteilt. Dem wird entgegnet, dass
Ameisen und Ratten ja auch trotz
ihrer «bösen» Eigenschaften noch da
sind, worauf geantwortet wird, dass
dies ihrer viel grösseren
Fortpflanzungsgeschwindigkeit zu danken ist.

Sie könnten sich deswegen leisten,
auch gegen die eigene Art zu wüten.
Das Böse beim Menschen sei nicht
von Natur aus vorhanden, sondern erst
im Lauf der Entstehung des Besitzes
und der Herrschaftsverhältnisse
entstanden und deswegen auch wieder
abbaubar. Der Streit der Gelehrten ist
also vorest noch unentschieden, und

auch von ihnen dürfen wir heute noch
keine wissenschaftlich abgesicherte
Antwort auf die Fragen «was ist
human, wie ist der Mensch» erwarten.

Die allgemeine Sprachpraxis hat nun
freilich schon eine gewisse Sinngebung

des Begriffs des Humanen
durchgesetzt. Wo er gebraucht wird,
ist er meist auf das «Gute» ausgerichtet,

ist also gekoppelt mit jenen
Eigenschaften, die wir als gut, das
heisst als sozial förderlich empfinden.

Das schützt den Begriff natürlich

nicht vor gelegentlichem
Missbrauch. Aber im allgemeinen steht er
für ein Verhalten, das durch Güte,
Toleranz, uneigennützige Hilfsbereitschaft

gekennzeichnet ist. Er ist somit

kein photographisch getreues Bild

vom Menschen und der Menschheit,
wie sie wirklich sind, sondern ein

Zielbild davon, wie sie sein soll, wie
ihre besten Denker von Sokrates an
über die Utopisten der Renaissance
bis etwa zu Bertrand Russell es ihr

vor Augen gestellt haben. Schon
Goethe formulierte mit seinem feinen
Sprachbewusstsein diesen
Unterschied. Er sagt nicht: «Edel ist der
Mensch, hilfreich und gut», sondern
stellte den Imperativ auf: «Edel sei der
Mensch, hilfreich und gut».

Und dieses Zielbild erscheint keineswegs

unerreichbar. Wenn auch
unsere Gegenwart im grossen wie im
kleinen noch viel Unvollkommenes
und «Böses» zeigt, so ist doch
unbestreitbar, dass sich mit fortschreitender

Zivilisation, gewisse «böse» Seiten

des Menschen gemildert oder
gemindert haben. Bei zahlreichen
Naturvölkern wurden und werden vielleicht
heute noch die nicht mehr arbeitsfähigen

Alten, die der Gemeinschaft zur
Last fallen, einfach getötet und
aufgegessen, bei uns erhalten sie die AHV.
Auch andere rohe Sitten der Vergangenheit

sind verschwunden, mancher
törichte Aberglauben ist abgebaut
worden. Die Sklaverei ist heute auf
einige orientalische Zwergstaaten
beschränkt, die Zahl der Hilfsbereiten,
der Toleranten wächst von Jahr zu
Jahr, sogar das Verständnis für
Leben und Leiden der Tiere, von Carl
Spitteier im «Olympischen Frühling»

Jedes Neujahr entspricht nach
altreligiöser Ansicht einer neuen
Weltschöpfung. Die verschiedenen Völker
verlegen diesen wichtigen Akt in

einen der vier «kritischen Punkte» des
Sonnenlaufs, d. h., die beiden Aequi-
noktien (Frühlings- und Herbstgleiche)
und die beiden Solstitien (Sommer-
und Wintersonnenwende).' Schon diese

Tatsache allein sollte genügen zu

beweisen, dass es sich um rein
kalendarische Veränderungen handelt,
die praktisch nichts bedeuten, was
sich im «neuen» Jahre ändern könnte.

Die Babylonier feierten die ersten
zehn Tage im Frühlingsmonat Nisan
und führten einen Schiffswagen als

Symbol, dass die Sonne aus dem
«Wasserhimmel» der winterlichen
Regenzeit — in dem alle Sternbilder mit
Wasser und Meeresungeheuern zu

tun haben — aufs «Festland» der

neuen Erde kommt.2 Zu dieser Zeit,
hiess es, versammeln sich die Götter
unter dem Vorsitz Marduks in der
Schicksalshalle Ubschu-Kenna oder

Upschukki-Naku im östlichen
Sonnenaufgangsberg, um das Geschick für
das neue Jahr zu beschliessen. Auch

dies hat sich noch im Bleigiessen in

der Neujahrsnacht erhalten.
Bis zur babylonischen Gefangenschaft
begannen die Juden ihr Mondjahr im

Herbst, d. h. im siebenten Monat; dar-

dem Menschen als Grosstat
zugesprochen, nimmt gerade in unserer
Zeit sprunghaft zu. Wenn wir auch
heute noch nicht sagen können, der
Mensch ist gut, so wie die
Alltagssprache diesen Begriff versteht, so ist
er doch besser, humaner als einst,
und damit erscheint seine Fähigkeit
zur Ueberwindung des Bösen einprägsam

bewiesen.
Der Begriff des Humanen, des
Humanismus ist also mit einem mehr oder
weniger präzisen Idealbild des
Menschen verbunden, zu dem wir Freidenker

uns um so mehr zu bekennen und
ihm nachzuleben haben, als wir keine
transzendentalen Mächte als Träger
der Verantwortung für das Geschehen

auf dieser Erde und bei den
Menschen annehmen, sondern diese
Verantwortung den Menschen selbst
übertragen. Um ihr zu genügen, muss
er human im besten Sinn des Worter
sein und werden. Walter Gyssl'. ig

nach aber adoptierten sie das bürgerliche

Jahr nach der babylonisch-persischen

Berechnung im Nisan, behielten

aber im Ritus das Herbstjahr auch.
Wir feiern den Jahreswechsel im Winter,

die griechische Kirche im Herbst:
die syrische beginnt das Kirchenjahr
am 1. Oktober, die griechische mit
dem 1. September. Die alten Aegypter
hingegen, rechneten ihr sogenanntes
Sothisches Jahr mit dem Austreten
des Nils Mitte Juli, wenn Sopd — So-
this oder Sirius — helikalisch aufging.3
Da das Jahr nicht glatterdings 360 Tage

hat, ergab sich sich ein Fehler von
51A Tagen, die «Epagomenen» der
Griechen (babylonisch Chamuschtu),
bzw. beim Mondjahr der Semiten von
354 Tagen eine Fehlerquelle von 11 —
12 Tagen, die weder zum alten noch

zum neuen Jahr gerechnet werden
konnten und eine besondere
Zeitspanne darstellten. Die Aegypter hatten

schon in der 6. Dynastie fünf epa-
gomenale Tage, in denen ihre Hauptgötter

geboren sein sollen: der Riese

Goliath (von babylonisch Galittu
Ozean, also ein Seeungeheuer, das

vom jungen Lenzgott mit fünf
Kieselsteinchen erschlagen wird) war 51A

Ellen lang. Die Perser nennen ihr
Seelen- und Jahrerneuerungsfest No
Ruz (Nauros) Zehn Tage, und wir
haben zwischen Weihnachten und

Warum feiern sie Neujahr?

2



Dreikönigstag (6. Januar) die gefürchteten

Rauhnächte oder «Zwölften», in

denen Wotan die «Wilde» oder
«Wütende» Jagd anführt.4 Bei den
altmexikanischen Mayas war diese Zeit unter
der Herrschaft des Unterweltsgottes
Mam und in diesen «Schmerztagen»
(rail cutan) getraute man sich nicht
aus dem Haus, wagte keine Arbeit
und enthielt sich sogar des Beischlafs,
denn alles hätte schlimm ausgehen
müssen.5

Für dieses Interregnum wurde ein

eigener Beamter oder Interrex gewählt,
der «Sakäen» oder Narrenkönig, der
nach Ablauf dieser mystischen Tage
getötet, gehängt oder verbrannt wurde,

was auf die Idee des notwendigen
Königsopfers zurückgeht. Die
Altsteinzeitmenschen glaubten, die Natur
fordere dieses Opfer, und bei afrikanischen

Stämmen — wie z. B. den Benin,
Ba-Njakole (Uganda), Fung, Shilluk
(Sudan) u. v. a. musste der König in

der Blüte seiner Jahre Selbstmord
begehen oder rituell geopfert werden,
um die Nahrung zu gewährleisten.
Der Narrenkönig bekam alle Insignien
seiner Macht, ritt auf einem Esel, wurde

verhöhnt und verspottet und
schliesslich an einem Baum erhängt
(daher wählte man dazu Verurteilte
oder Kriegsgefangene). Auch Jesu
«Kreuztod» ist ein solch notwendiges
Opfer für seinen Stamm. Bei den alten
Preussen wurde etwas vom Fleisch
des Opfers sogar verzehrt, was in der
Eucharistie erhalten ist.

Das jüdische Karnevalsfest heisst Pu-
rim, mit Esther =lshtar, Marduk als
«Mordechaj» und dem Gegenspieler
Haman, der schliesslich erhängt wird.
Der Araber Makrizi (1364—1442)
bezeugt, dass die Juden Haman-Puppen
trugen, die geschlagen und schliesslich

verbrannt wurden («Todaustragen»).

Der Ausdruck Purim wird
(Esther IM/7, IX/24) von Pür=Los
abgeleitet (arabisch für= Neujahr), weil
es ein Lostag ist, d. h. an dem das
Schicksal für die neue Zeit entschieden

wurde. Der Talmud erzählt, dass
am Neujahrstag Jahve die Klassenbücher

aufschlägt und gemäss den
«Sittennoten» darin bestimmt, wer zu
sterben hat. Zehn Tage später (das
persische Fest Hamaspathmaedaya=
die letzten zehn Tage) ist das grosse
Fasten «Yom Kippur» und bis dahin
muss man Busse tun und Besserung
versprechen. In dieser Zwangsneurose
wachsen die Juden auf, so dass selbst
jene, die sonst an nichts mehr glau¬

ben, an diesem Busstag wieder fasten
und beten — aus «Pietät», wie sie sich
selbst vormachen.
In der Neujahrsnacht wurde vom
englischen Bauern die Windrichtung
beobachtet und es hiess an diesem Lostag:

«If New Year's Eve nigth wind blow
south,

It betokeneth Warmth und growth;
Ii west, much milk and fish in the sea;
If north, much cold and storms there'll

be;
If east, the trees will bear much fruit;
If north-east, flee it, man and brüte.*
Man glaubte auch, dass nach dem
Wetter der ersten 12 Tage die
kommenden 12 Monate sich richten würden.

Auf ähnlichem Aberglauben
beruhen alle anderen «Lostage» und die
magiscnen Formeln, die man zur Jah-
reswenae zu sagen oder zu schreiben
hat, sind nicht viel klügere Ueber-
bleiosei aus der Steinzeit.

Dr. O. Wolfgang

1 Symbolisiert durch vier Evangelien, deren

Verfasser (richtiger Kompilatoren)
unbekannt waren; erst später hat Tradition

ihnen unterschiedliche Namen
gegeben.

2 Dieser Schiffswagen — carrus navalis —
erhielt sich im Wort «Karneval», die
Deutung «carne valis» («Fleisch lebe-
wohl» ist Volksetymologie). Wogegen
«Fastnacht», richtig Vahs-Nacht (daraus
bayrisch-österreichisch Fasching) von
altdeutsch «vahsen» rasen kommt, was
wieder in «Rosen-»Montag verballhornt
wurde. Der österreichische Krampus, ein
Ueberrest des römischen Faun der
Faunalien (6. Dezember), hiess auch Rawu-
zel, von italienisch rabiuzza= linde
Raserei.

3 Das Zeichen liegt zwischen «Löwe» und
«Jungfrau» und wird daher in der Sphinx
kombiniert. — Bei uns heisst der Sirius
der «Grosse» Hund und die heissen Tage,

die er «bringt», nennt man die
«Hundstage».

4 Althochdeutsch «jesen», von Altnordisch
Geisa wüten, besessen sein, hat wie
pneuma bzw. Spiritus die Doppelbedeutung

von Atem wie Wind und Geist, und
hatte sogar eine Mehrzahl, ätum für
«Geister». Wuotan ist der Sturm-Geist.

5 Dies war auch die Urbedeutung des
jüdischen Sabbath, der unter dem
launischen Saturngott Jahve tabu war; die
heutige Bedeutung ist späte Umdeutung.

* «Weht der Wind in der Neujahrsnacht
nach Süd, bedeutet es Wärme und
Wachstum; wenn nach Westen, gibt's
viel Milch und Fische im Meer; wenn
Nord, kommt viel Frost und Sturm; wenn
nach Osten, dann werden die Bäume
viel Obst tragen, aber wenn es nordöstlichen

Wind gibt, dann hüte sich Mensch
und Vieh.»

Es guets Neus!

wünschen wir all unseren Lesern in
nah und fern.

Die Preise steigen (auch der
«Freidenker» wird teurer), die Inflation
wächst, die Zahl der Pleiten und
Arbeitslosen nimmt zu, die Krise naht.
Trotzdem wollen wir einen klaren
Kopf behalten und mit Zuversicht
weiterkämpfen, für unsere grossen
humanistischen Ziele Redaktion

Niederkunftsgeschichten
Nach der Auffahrt in den Himmel auf
einer Wolke vor den Augen der
«Zwölfe» ist Christus unzählige Male
tausenden von «Zeugen» erschienen.
Daraus schliessen viele Theologen,
diese Erscheinungen hätten nicht
stattfinden können, wenn Jesus nicht
als göttlicher «Impuls» vorausgesetzt
werde. Das widerspricht zwar der
Logik, nach der eine Erscheinung nur
dann als Wirkung einer bestimmten
Ursache erkannt werden kann, wenn
diese Ursache bekannt ist und wenn
nicht andere Erklärungsmöglichkeiten
bestehen. Aber was soll uns die Logik,
wenn es sich doch um unaussprechliche

Wundererscheinungen für das
Gemüt handelt?
Unser Kirchenstaat mutet uns die
Auffahrt in den Himmel als staatlichen
Feiertag zu. Warum nicht auch eine
Niederkunft? All die hysterischen
Bräute Jesu würden sich freuen, ihre
Begegnungen mit dem himmlischen
Bräutigam politisch-gesetzlich verankert

zu finden.
Zwei solche erste Begegnungen mit
dem himmlischen Heiland bieten sich
zu offiziellen Gedenktagen an.
Die wichtigste ist die epiletische
Vision des Paulus bei Damaskus (Apg.
IX). Christus erscheint als ein
himmlisches Licht — trotzdem weiss er
ganz genau, dass das der Jesus Christus

ist. Er hört nämlich zugleich eine
Stimme, die das sagt. Wie es für
epileptische Anfälle bezeichnend ist: Die
ihn überfallende Erscheinung raubt
ihm seine Identität — nicht er,
sondern Christus lebt in ihm — und
nachher ist er blind und isst und trinkt
für drei Tage nichts.
Warum hat die Kirche diese
Damaskusvision, in welcher der Heiland der
christlichen Religion geboren wurde

3


	Warum feiern sie Neujahr?

