
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 58 (1975)

Heft: 11

Artikel: Die Angst vor dem Sterben

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Vom historischen Jesus zum
Christus der Kirchen (3. Teil)

Das Ende der katholischen Synode

Die Sekte und die Bombe

7, 9 oder 13

Nr. 11 58. Jahrgang Aarau, November 1975 In Sachen Stellvertreter

Die Angst vor dem Sterben

Misserfolge ihres Gottes werden von
den Frommen nicht zur Kenntnis
genommen. Aber selbst in der Doktrin
nehmen sie sich bloss das heraus,
was ihnen genehm ist, denn sonst
müssten sie glücklich sein, je eher je
lieber dieses irdische Jammertal zu
verlassen und ins ewige Leben
hinüberzuwechseln. Tatsächlich aber
sind gerade sie am meisten in ständiger

Furcht zu sterben.
Wohl kasteien sich viele ihr ganzes
Leben lang und tun unangenehme
Dinge, um es einmal im «Jenseits»
besser zu haben; so gibt es Mönche
und Nonnen, die nicht sprechen dürfen,

in Särgen schlafen und ihr ganzes

Leben unnütz vertun; da dies eine
unwirkliche und im Grunde ungesunde

Einstellung ist, führt sie zu einer
«gespaltenen Persönlichkeit»: In der
Theorie bezeugen sie vor sich, wie eitel

und wertlos das wirkliche Leben
sei und dass lediglich das Jenseits
wichtig wäre. In der Praxis aber
sind sie von einer krankhaften Angst
vor dem Tod besessen. Juden glauben,

dass ihr Gott am Neujahrstag
das himmlische Sittenbuch
aufschlägt, aber Zeit bis zum «Langen
Tag» für zerknirschte Reue und
Fasten lässt, ehe er die Todesstrafe
besiegelt. «Der Tod ist der Lohn der
Sünde», erklärt der babylonische
Talmud (Schabb., fol. 55a). Und auch
Römer 6/23 besagt das gleiche.
Andererseits gibt es auch tröstliche
Versicherungen. «Selig ist, wer ein
kurzes Leben hat», schrieb Klemens I.

(2. Jahrhundert) in seiner Epistel an
die Korinther, und der hl. Bernhard

nannte den Tod das «Tor zum (ewigen)

Leben» (mors ianua vitae). Ter-
tullian meinte daher im 3. Jahrhundert,

Sterben sollte uns Vergnügen
bereiten, und noch in unserer Zeit
erklärte Kardinal Newman: «Das Leben
ist kurz, der Tod gewiss, und für ewig
die kommende Welt.»
Nach dem 4. Jahrhundert verfiel man
auf einen zweigleisigen Ausgleich:
«Die Narren fürchten den Tod als das
schlimmste Uebel — die Weisen
begehren seiner zur Rast» lehrte der hl.
Ambrosius.

Nach dem Zendawesta haben die
Guten, die ein Plus an guten Taten
(«datha») aufzuweisen haben, nichts
zu fürchten, während die Bösen
gepeinigt werden sollen. Vor seinem Ende

sieht ein frommer Mohammedaner
den Engel Azrael 'in einer Vision: Den
Guten erscheint er in all seiner Glorie,

aber den Sündern als Schreckgespenst.

Die Fidschi-Insulaner haben
ein einfaches Rezept: Ein Sünder ist,
wer als Junggeselle stirbt oder noch
keinen Feind erschlagen hat, oder
Frauen, die nicht tätowiert sind.
Gleicherweise bei uns unbeschnittene
Juden und ungetaufte Christen, denn all
dies bringt sie in magischen Bund mit
Gott.

Der Tod tritt ins Bewusstsein
Der Begriff des Todes überschritt nie
die Bewusstseinssohwelle der
Wilden, daher kennt der Primitive weder
Furcht noch Ehrfurcht vor natürlichem

Geschehen: Alte und Sieche
sind eine Belastung, und soweit sie
nicht als Nahrung dienen können,

werden sie getötet oder ausgesetzt,
bzw. bleiben selbst zurück, wenn sie
fühlen, nicht mehr von irgendwelchem

Nutzen zu sein. Man lässt sie
mit etwas Nahrung zurück, bis sie
sterben oder von wilden Tieren «erledigt»

werden.

Erst auf der zweiten Stufe, der Barbarei,

tritt der Begriff des Todes über
die Schwelle des sozialen Bewusstseins,

denn jetzt braucht man jede
Hand und misst sie, wenn sie fortfällt.
Die Gemeinschaft wird erweitert auf
Lebende und Tote (bis zum Totem)
und reicht auch in die Zukunft, weil
die Ahnen weiter helfen.

Mit dem Beginn der Klassengesellschaft

wird auch das Jenseits gespalten:

Nur die Besitzenden (in der
klassischen Demokratie die Aristokraten)
haben Ahnengeister, die als
«Heroen» verehrt werden; und wenn der
Geist des guten Königs Menelaos
(Odyss. IV, 561—69) in den Elysäi-
schen Gefilden anzutreffen ist, dann
nicht, weil er gut war, sondern weil er
zur herrschenden Oberschicht gehörte.

In Altägypten wurden die Könige
und Aristokraten einbalsamiert, und
man betete zu ihnen; das gewöhnliche

Volk ging einfach zugrunde und
hatte kein KA (ein Vorläufer der
sogenannten «Seele»).
Dennoch können Kulturen auf der
Stufe der Barbarei noch nicht
zwischen richtigem Tod und ähnlichen
Erscheinungen unterscheiden (wie
Ohnmacht), alles hängt davon ab, wie
der «Lebensgeist» zu handeln
entscheidet.

Sobald aus dem Hauohgeist1) die
unsterbliche Seele geworden ist,
beginnt der homo sapiens sich unsinnig
zu benehmen wie sonst kein Tier: Er
beerdigt seine Toten, zerstört aber

81



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853

der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

gleichzeitig wichtige Dinge wie
Lebensmittel, Schmuck und Werkzeuge,
um sie dem Toten beizugeben; später
werden Nachahmungen — auch für
Geld — beigegeben oder verbrannt.
Diese Dinge sollen dem Toten in der
Unterwelt dienen —daher auch Sklaven

und Frauen mit mussten — damit
der Tote im Jenseits zufrieden ist und
nioht verlangt zurückzukehren. Man

zeigt ihm, wie untröstlich man sei:
durch Geschrei und Selbstverstümmelung,

Wundmale und Tätowierungsnarben.

Vor einigen fünfzigtausend Jahren
verscharrte der Neandertaler seine
verstorbenen Stammesmitglieder in

einem Loch im Boden seiner Wohnhöhle:

Die Leiche wurde aber
vorsichtshalber in Hockerstellung wie ein
Fötus zusammengebündelt. In der
oberen Altsteinzeit werden die
Grabbeigaben reicher, die Grabstellungen
verschiedenartiger, und oft werden
die Gebeine mit rotem Ocker
bestaubt als Symbol für das lebenspendende

Blut. Zeremonielles Begräbnis
findet sich seit dem mittleren Paläo-
lithikum mit Begräbnisstätten im
Freien.
Aus der mittleren Steinzeit habe wir
Schädel, die vom Rumpf getrennt
wurden; dennoch sind alle Knochen
noch mit rotem Ocker bestaubt.
Leichen in Hockerstellung, verschnürt
und teils mit zerschnittenen Fersen,
reichen aus der Neusteinzeit bis ins
Bronzezeitalter als Vorsichtsmassregeln

gegen unerwünschten Besuch
der Toten.
Ausgedehntes Erdbegräbnis setzt
verbesserte Grabungsgeräte voraus,
daher war Feuerbestattung als einfachstes

Mittel beliebt, um den Luftgeist
freizusetzen. In Irland wurden noch in

der Neusteinzeit tote Kinder unterm
Hüttenboden mit einem treuen Hund

vergraben, denn vielfach wurden im

Altertum die nächsten Verwandten
unterm Feuerherd bestattet, damit sie
als Hausgeist sich warm halten konnten.

Daraus entstand der Kirchenaltar
mit einer Reliquie2).
Bekanntlich befragten die alten Griechen

oft berühmte Tote in der Unter¬

welt um Rat, woraus sich die östlichen
Orakel entwickelten.
Die Gallier der Bronzezeit verbrannten

erst ihre Toten und begruben
dann die Asche in Urnen; die Germanen

hatten Kremation bis ins 9.
Jahrhundert, erst Karl d. Gr. verbot sie als
«schädlich für die Seele» (noch im 3.

Jahrhundert glaubte Tertullian, dass
im Blut der Lebensgeist wohne).
Herodot (V, 92) berichtet, dass der
Geist eines jungen Mädchens klagte,
es müsste im Jenseits frieren, also
verbrannten die Hinterbliebenen
schnell warme Kleider, das heisst sie
«töteten» die Kleider, damit sie ins
«Jenseits» kämen.
Solch «geistiger Blinddarm» lebt aber
fort, auch wenn man weiss, dass
Bestauben mit rotem Ocker zwecklos ist,
dass keine Lebensgeister im Blut sind
(aber dennoch müssen orthodoxe
Juden ihr Fleisch «Schächten») und Tote

nichts im Jenseits mehr benötigen.

Auf der dritten Stufe der Menschheitsentwicklung

gibt es dann eine
gesellschaftliche Differenzierung in Rang
und Besitz: Innerhalb der Gemeinschaft

empfindet man den Tod nicht
mehr kollektiv, er ist jetzt eine rein
persönliche Angelegenheit geworden.

Privatbesitz wird zusammengerafft,

aber nicht mehr sinn- und
zwecklos als Grabbeigabe vertan,
sondern weiter vererbt. Aber um so
mehr wächst damit die Furcht vor der
Eifersucht der Toten, die zu ihrem
Besitztum zurück wollen. Aeusserlich
bleiben zwar noch gleiche Riten, nur
die Bedeutung hat sich gewandelt.
Den griechischen Obolus — eine kleine

Münze, die man dem Toten in den
Mund legte — erklärte man als das
nötige Fahrgeld für den unterweltlichen
Fährmann, Charon; in Wirklichkeit
war es ein Lösegeld wie die billigen
Grabbeigaben aus Lehm, Papier oder
Teig, mit denen man jetzt die «teuren»

Toten abspeiste; in Ostasien
wird dieses Symbolgeld aus Papier
angefertigt und verbrannt. Vielfach
hält man das Meer — eine alte
Unterweltsmacht — für die Wohnung der
Toten, und setzt sie in Booten aus; wo
auch Gaben mitgeschickt werden,
nimmt man diese wieder an sich, ehe
das unbrauchbare alte Boot mit der
Leiche in die See gestossen wird.
Wenn Besitz privat wird, gibt es auch
keine gemeinsamen Interessen mehr,
denen gemeinsame Ahnen oder He¬

roen dienlich sein könnten. Der
Ahnenheros wird zum Gott für die
Allgemeinheit, das heisst zum Wächter
über Privatbesitz und Klassenvorrechte;

er ist in den semitischen Dialekten

der Ba'al Besitzer par excel-
lence, den man um sein Teil anbetteln

kann. Was bisher bestand, war
Analogie- bzw. Symbolzauber, jetzt
beginnt erst die Religion, in der sich
Menschen gern erniedrigen, um Lohn
zu empfangen.
In allen slawischen Sprachen ist BOG

(oder boch) der Ausdruck für «Gott»,
altiranisch BAGA, von Sanskrit bha-
gas Herr, wörtlich «der Verleiher»
vom Verb bhayati er teilt zu,
beschenkt, erhalten in Fortuna, was
Glück wie Habe bedeuten kann. Im

Polnischen ist bohater noch der He-

roe, Held und Bogaty der Reiche3).

In der primitiven Gesellschaft wurde
Boden zum Bebauen nie individuell
zugeteilt (und dann nur durchs Los
auf gewisse Zeit bis zur Neuverteilung),

es blieb Gemeineigentum. Nun
ist der Stammesführer aber zum König

aufgerückt und wird zum Besitzer
und Verteiler des Landes, desgleichen

der Gott droben. Man glaubt
also, der Tote trauert vor allem um sein
Besitztum, dessen Nutzung einem
anderen zukommt, daher ist er böswillig
und gefährlich. Die Angst vor diesem
Rachegefühl ist heute allerdings
durch Beteuerung von Liebe verdeckt
worden.

Was tut man, um sich zu schützen? —
Man legt den Toten in einen festen
Sarg, schliesst ihn fest und setzt die
«Seele» lieber nicht durch Verbrennung

frei, sondern begräbt das Ganze

vorsorglich tief im Boden und setzt
dann noch einen schweren Stein
darüber mit der magischen Beschwörung

«Ruhe sanft» und in Frieden, wo
du nun bist und denke nur ja nicht an
ein Zurückkommen4). Schon im
altindischen Rigveda heisst es: «Möge der
Verblichene mit seiner Ruhestätte so
zufrieden sein, dass er nie wieder
Verlangen fühlt, in sein früheres Heim
zurückzukehren» (X, 18/10—13).

Wenn jemand stirbt, trifft man bereits
Schutzvorkehrungen: Gegenstände, in

denen sich sein Blick festhalten könnte

— Wasserflaschen oder Spiegel —
werden verdeckt (Wasser wird am
besten fortgeschüttet), Vorhänge und

dergleichen werden geschüttelt, falls
der Geist dort hängen bleiben könn-

82



te. Man vollführt Lärm, um ihn zu
vertreiben, zündet Toten-Lichter an und
wiederholt dies an den Jahrestagen,
besonders aber anfangs November,
wenn die Natur stirbt und man glaubt,
dass die Totengeister Ausgang
haben5).

In vielen Gebieten wird die Leiche so
aus dem Haus getragen (etwa durchs
Dach), dass sie den Weg nicht
zurückfinden kann, man macht Umwege,

geht durch Bäche oder Furten, um
die Spur zu verwischen, streut
Reiskörner, die der Geist aufpicken will.
Bei der Heimkehr wird getanzt,
getrunken, und im Gasthaus gibt man
sich ausgelassen, um den Totengeist
zu täuschen, wer die «Leidtragenden»

sind. Oder man entstellt sich in
der Kleidung — bei hellhäutigen
Menschen schwarz, bei dunkler Haut
weiss.
Es gibt aber auch Appelle um Mitleid,
indem man Klageweiber und andere
professionelle Trauerer bezahlt; man
rollt sich in Asche (die später nur
mehr aufs Haupt gestreut wird) oder
im Staub als Ausdruck unbändigen
Schmerzes, fügt sich Wunden bei,
geht in Lumpen und trägt verbergende

Schleier (erhalten im Trauerflor)
oder schneidet auch das Haar zur
Entstellung (5. Mos. 14).
An den Totengedenktagen im November

besucht man die Gräber mit
Blumenopfern, zündet Lichter an oder hat
Lichtprozessionen; man «speist» die
Toten mit «Seelenbroten» (das
«Seelenstuck» in Tirol), wovon viele
Gebäckformen und -namen sich erhalten

haben (wie Wecken, Bretzel). In
Teilen Deutschlands gilt der 29.
September als Helltag, nach der
nordischen Totengöttin Hella; oder am

Die wissenschaftliche und kritische
Arbeit der letzten zweihundert Jahre
hatte zwei wichtige Ergebnisse: 1. Es

besteht ein nachweisbarer
Unterschied zwischen einem historischen
Jesus und dem Mythos des Gottmenschen;

der erste hat gelebt, der zweite

hat so wenig gelebt wie Herakles,
der Sohn des Zeus. Der historische
Jesus, wie er besonders aus der
Petrusquelle des Markus rekonstruierbar

wird, war von einem Messias-

Freitag vor Michaelis wird ein
«Seelenmahl» gehalten (in Vertretung der
Toten). Am Vorabend des 1. November

beginnen die Kirchenglocken als
Abwehrzauber mächtig zu läuten.
In seinem Buch «Schwarz und Weiss»
beschrieb Albert Londres ein
Negerbegräbnis, bei dem die Trauergäste
kleine Sou-Münzen ins offene Grab
warfen. Dabei wurde unmissverständ-
lich gerufen: «Hier hast du Geld,
verschwende es nicht, sondern gebrauche

es vernünftig! Und lass nicht
etwa deinen Kima (Geist) umhervagabundieren,

du bist im Leben genug
gewandert, jetzt bleibe still; und vor
allem komm' nicht zurück, was du
hinterliessest, deine Erben können's
gut gebrauchen!»

Dr. Otto Wolfgang

') Griechisch pneuma Atem, Wind, lat.
anima schon für Seele, Sanskr. anila
Wind, Lebenshauch und der Mund, anana,
bedeutet wörtlich: der Atmer.

2) Ehe man Gebäude errichtete, brachte
man dem Erdgeist ein Menschenopfer, das
miteingemauert wurde.

3) In der Verneinung niebogi, daraus jiddisch
«nebbich» arm, weil gottlos; wendisch
niebogi ist einer, der um seine Habe kam,
poln. niebocznyk der Verstorbene.
Reichtum bestand erst in Vieh, lat. pecus,
daher noch unser Ausdruck «pekuniär».

4) «Friedhof» heisst er nicht wegen des
Friedens, sondern weil er zu alldem
«umfriedet» ist.

s) In England wird erzählt, ein Katholik,
Guy Fox, hätte das Parlament in die Luft
sprengen wollen, doch ist es nur eine
Erklärung, warum Kinder um kleine Münzen
betteln gehen und dann am 5. November
mit Knallfröschen und anderem Lärmmachern

und Feuerwerk das tun, was in
Wirklichkeit die Totengeister verscheuchen
soll.

wahn besessen, dem er sein Leben
opferte.
Wir kommen nun zu dem entscheidenden

Schritt vom historischen Jesus
zum mythischen Christus. Der ihn tut,
heisst Paulus: Er ist der Stifter des
Christentums und der Gründer der
ersten christlichen Kirche. Schon eine
der Ueberlieferungen, die Markus
zusammenstückte, ist bereits von Paulus

beeinflusst; besonders der erste
Satz: Anfang des Evangeliums Jesu

Christi, des Sohnes Gottes, sodann
die Einsetzung des magischen
Kannibalismus: Esset, das ist mein Leib,
trinket, das ist mein Blut, und drittens
der Befehl, alle Völker auf den
Namen Christi zu taufen.
Matthäus (in den 80er Jahren) und
Lukas (in den 90er Jahren) sind ganz
von Paulus abhängig, der die Verfasser

bekehrt hat. Sie plündern den
Markus; vermehren ihn durch Sprüche

aus der «Quelle Q», bei Matthäus
als Bergpredigt für Juden ediert, bei
Lukas für Niohtjuden in Samaria; ferner

wird Markus durch Parabeln
erweitert.

Die Hauptsache aber ist die: Die

nachpaulinischen Evangelisten
dramatisieren die paulinische Theologie.
Sein Raubgriff hatte den Juden ihre
Bibel entrissen und sie zu einem «Alten

Testament» umgefälscht; so kann
nun die Bibel ungehemmt für christliche

Zweoke verdreht werden.
Jahwe verwahrt sich noch heute
dagegen, dass er mit einer Jungfrau
einen Sohn gezeugt habe. Die
Wundergeburt in Bethlehem musste sein,
um die paulinische Verbindung mit
dem «Alten Testament» anschaulich
zu machen.

Nun gab es aber in Jerusalem Jesuaner.

Sie wären nicht Christen, so wenig

wie der historische Jesus. Sie waren

eine winzige jüdische Sekte, die
sich von andern darin unterschied,
dass sie erwarteten, ihr Jesus werde
sein wiederholtes Versprechen erfüllen

und vom Himmel hoch kommend
das irdische Jerusalem durch sein
himmlisches ersetzen.
In der Theologensprache: Sie warteten

auf seine «Parousie». Auch der
lebende Leichnam der Auferstehungsmären

sagt nichts anderes, als dass
er als «Menschensohn» wiederkommen

werde. Sie täuschen nicht
darüber hinweg, dass die «Parousie»
ausgeblieben ist.

Der Enttäuschung der Jesuaner tritt
Paulus mit der Behauptung entgegen,
sie habe stattgefunden. In seinem
Damaskuserlebnis hat er das zweite
Kommen als kosmisches Ereignis
erfahren. Aber die Jesuaner nehmen
ihm seinen auferstandenen Gott nicht
ab. Für sie ist Paulus einer, der sich
Apostel nennt, ohne einer zu sein, da
er ja Jesus nicht gekannt habe. Im

gefälschten zweiten Petrusbrief wird vor
Paulus gewarnt: Er sei schwer zu
verstehen. Wer ihn ohne Leistung durch

Vom historischen Jesus zum Christus der Kirchen

83


	Die Angst vor dem Sterben

