
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 58 (1975)

Heft: 11

Inhaltsverzeichnis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Vom historischen Jesus zum
Christus der Kirchen (3. Teil)

Das Ende der katholischen Synode

Die Sekte und die Bombe

7, 9 oder 13

Nr. 11 58. Jahrgang Aarau, November 1975 In Sachen Stellvertreter

Die Angst vor dem Sterben

Misserfolge ihres Gottes werden von
den Frommen nicht zur Kenntnis
genommen. Aber selbst in der Doktrin
nehmen sie sich bloss das heraus,
was ihnen genehm ist, denn sonst
müssten sie glücklich sein, je eher je
lieber dieses irdische Jammertal zu
verlassen und ins ewige Leben
hinüberzuwechseln. Tatsächlich aber
sind gerade sie am meisten in ständiger

Furcht zu sterben.
Wohl kasteien sich viele ihr ganzes
Leben lang und tun unangenehme
Dinge, um es einmal im «Jenseits»
besser zu haben; so gibt es Mönche
und Nonnen, die nicht sprechen dürfen,

in Särgen schlafen und ihr ganzes

Leben unnütz vertun; da dies eine
unwirkliche und im Grunde ungesunde

Einstellung ist, führt sie zu einer
«gespaltenen Persönlichkeit»: In der
Theorie bezeugen sie vor sich, wie eitel

und wertlos das wirkliche Leben
sei und dass lediglich das Jenseits
wichtig wäre. In der Praxis aber
sind sie von einer krankhaften Angst
vor dem Tod besessen. Juden glauben,

dass ihr Gott am Neujahrstag
das himmlische Sittenbuch
aufschlägt, aber Zeit bis zum «Langen
Tag» für zerknirschte Reue und
Fasten lässt, ehe er die Todesstrafe
besiegelt. «Der Tod ist der Lohn der
Sünde», erklärt der babylonische
Talmud (Schabb., fol. 55a). Und auch
Römer 6/23 besagt das gleiche.
Andererseits gibt es auch tröstliche
Versicherungen. «Selig ist, wer ein
kurzes Leben hat», schrieb Klemens I.

(2. Jahrhundert) in seiner Epistel an
die Korinther, und der hl. Bernhard

nannte den Tod das «Tor zum (ewigen)

Leben» (mors ianua vitae). Ter-
tullian meinte daher im 3. Jahrhundert,

Sterben sollte uns Vergnügen
bereiten, und noch in unserer Zeit
erklärte Kardinal Newman: «Das Leben
ist kurz, der Tod gewiss, und für ewig
die kommende Welt.»
Nach dem 4. Jahrhundert verfiel man
auf einen zweigleisigen Ausgleich:
«Die Narren fürchten den Tod als das
schlimmste Uebel — die Weisen
begehren seiner zur Rast» lehrte der hl.
Ambrosius.

Nach dem Zendawesta haben die
Guten, die ein Plus an guten Taten
(«datha») aufzuweisen haben, nichts
zu fürchten, während die Bösen
gepeinigt werden sollen. Vor seinem Ende

sieht ein frommer Mohammedaner
den Engel Azrael 'in einer Vision: Den
Guten erscheint er in all seiner Glorie,

aber den Sündern als Schreckgespenst.

Die Fidschi-Insulaner haben
ein einfaches Rezept: Ein Sünder ist,
wer als Junggeselle stirbt oder noch
keinen Feind erschlagen hat, oder
Frauen, die nicht tätowiert sind.
Gleicherweise bei uns unbeschnittene
Juden und ungetaufte Christen, denn all
dies bringt sie in magischen Bund mit
Gott.

Der Tod tritt ins Bewusstsein
Der Begriff des Todes überschritt nie
die Bewusstseinssohwelle der
Wilden, daher kennt der Primitive weder
Furcht noch Ehrfurcht vor natürlichem

Geschehen: Alte und Sieche
sind eine Belastung, und soweit sie
nicht als Nahrung dienen können,

werden sie getötet oder ausgesetzt,
bzw. bleiben selbst zurück, wenn sie
fühlen, nicht mehr von irgendwelchem

Nutzen zu sein. Man lässt sie
mit etwas Nahrung zurück, bis sie
sterben oder von wilden Tieren «erledigt»

werden.

Erst auf der zweiten Stufe, der Barbarei,

tritt der Begriff des Todes über
die Schwelle des sozialen Bewusstseins,

denn jetzt braucht man jede
Hand und misst sie, wenn sie fortfällt.
Die Gemeinschaft wird erweitert auf
Lebende und Tote (bis zum Totem)
und reicht auch in die Zukunft, weil
die Ahnen weiter helfen.

Mit dem Beginn der Klassengesellschaft

wird auch das Jenseits gespalten:

Nur die Besitzenden (in der
klassischen Demokratie die Aristokraten)
haben Ahnengeister, die als
«Heroen» verehrt werden; und wenn der
Geist des guten Königs Menelaos
(Odyss. IV, 561—69) in den Elysäi-
schen Gefilden anzutreffen ist, dann
nicht, weil er gut war, sondern weil er
zur herrschenden Oberschicht gehörte.

In Altägypten wurden die Könige
und Aristokraten einbalsamiert, und
man betete zu ihnen; das gewöhnliche

Volk ging einfach zugrunde und
hatte kein KA (ein Vorläufer der
sogenannten «Seele»).
Dennoch können Kulturen auf der
Stufe der Barbarei noch nicht
zwischen richtigem Tod und ähnlichen
Erscheinungen unterscheiden (wie
Ohnmacht), alles hängt davon ab, wie
der «Lebensgeist» zu handeln
entscheidet.

Sobald aus dem Hauohgeist1) die
unsterbliche Seele geworden ist,
beginnt der homo sapiens sich unsinnig
zu benehmen wie sonst kein Tier: Er
beerdigt seine Toten, zerstört aber

81


	...

