
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 5

Artikel: Resolution : zur Unterstützung der Initiative zur vollständigen Trennung
von Staat und Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Resolution
zur Unterstützung der Initiative zur
vollständigen Trennung von Staat und
Kirche

Die Delegiertenversammlung der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz
unterstützt vollumfänglich das Volksbegehren

betreffend Trennung von Staat
und Kirche. Sie stellt fest, dass die
Förderung der Bestrebungen für Trennung

von Staat und Kirche gemäss
Artikel 3 der Statuten eines der Ziele
der FVS ist.
Die Delegiertenversammlung der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz
verpflichtet die Ortsgruppen der FVS,
sich in jeder Beziehung für das
Volksbegehren einzusetzen, sei dies durch
Unterschriftensammlung, durch finanzielle

Beiträge an das Organisationskomitee,

durch Propaganda oder sei
es durch andere Mittel.

Die mystischen Naturkräfte konsolidieren

sich in festumschriebenen
Ministerien einzelner Götter mit ihrem
König und Ressorsekretären, an die
man sich wie an orientalischen Höfen
durch Vermittler (Priester) wenden
muss. In der Feudalordnung des
Mittelalters werden diese geringeren
Hilfskräfte zu einer Hierarchie von
Erzengeln, Engeln, Heiligen usw.
Ein Fetisch wird geschlagen, wenn er
nicht hören will; der Gott verlangt
Gehorsam und Unterwerfung, also weiht
man ihm, wenn nötig, nicht nur fremde

Opfer, sondern verstümmelt sich

sogar oft selbst. Dazu gehört — trotz
aller pseudo-medizinischen Behauptungen

— auch die Beschneidung.
Die Menschheit hat «gesündigt», also
muss Gott versöhnt werden, und zwar
durch ein Blutopfer; aus Gnade
schafft er einen Sohn und lässt ihn
sich zum Opfer bringen. Der Synod
von Ephesos + 431) fand dies schon
etwas anrüchig und erklärte daher,
dass der eingeborene Logos sich selber

dem Vater darbrachte als ein
«Duft von Süssigkeit» — ein Dogma,
das ausdrücklich im Konzil von Trient
bestätigt wurde.
Religion erscheint erst mit der
Klassengesellschaft, vorher gibt es weder
sozio-ethische Vorschriften noch Gebet,

nur Befehl durch Magik. Ausbeutung

erst erzeugt Surplusproduktion,
wodurch die Herrschenden Müsse
zum Philosophieren, zur Kunstbetäti¬

gung usw. bekommen und sich Priester

halten können. Gesellschaftliche
Positionen werden erblich und verleihen

Macht, der Totem nimmt menschliche

Gestalt an und wird ein mächtiger

Gott, dem wie dem irdischen
Machthaber gehuldigt wird. Wie dieser

Gesetze erlässt, so schaffen die
Priester ein Ritual und Glaubensdogma,

die befolgt werden müssen unter
Beibehaltung gewisser Tabus. Der
Lebensgeist wird zur unsterblichen
«Seele» und die so geschaffene Religion

erhält nach aussen hin ein
quasisittliches Gesicht. Dieses entbehrt der
Grundlage einerseits, weil die meisten

religiösen Vorschriften sich damit

befassen, wie der Gottheit
gedient werden soll, und zum anderen,
weil die Notwendigkeit eines gedeihlichen

Zusammenlebens schon vor
Entstehen der Religion die Menschen zu

gewissen Rücksichten gezwungen
hat, ohne die unser Geschlecht nicht
hätte fortleben können.
Wie in der altklassischen Gesellschaft

alle Freien gleich waren und

von der Arbeit der Sklaven lebten, so

waren auch ihre Götter demokratisch
— den Sklaven entsprachen die Dämonen,

die sogar getötet werden können.

Der Eingott hingegen (den es in

Wirklichkeit nur theoretisch gab und

gibt) ist nach dem Muster der
römischen Cäsaren und absoluten
Herrscher ein Tyrann, der nach Laune
regiert, ohne irgendwem Rechenschaft
schuldig zu sein.
Je mehr heute von Frieden und Liebe
gefaseit wird, um so mehr wird zu
Krieg und Hass geschürt und gemordet;

wenn die Priester von einem
«lieben» Gott predigen, ist er in Wahrheit

einer, der durch Furcht die Massen

in Bann hält.
Der Primitive in seiner Unkenntnis der
Naturgesetze vergottete die Natur; der
moderne Mensch, der über die in
unserer Gesellschaft wirkenden
gesellschaftlichen Gesetze noch unaufgeklärt

bleibt, fürchtet ein Schicksal,
das er glaubt nicht meistern zu können

(zum Beispiel der Kaufherr im

Mittelalter, der nicht wusste, ob das
Schiff mit seinen Waren heil ankommen

wird, oder der gesellschaftlich
Bevorrechtete, der um die Einschränkung

seiner Vorrechte etwa durch
Aufstand besorgt ist); dies erklärt,
warum selbst sonst hochgebildete
Menschen noch religiös sein können,
und glauben, durch die Wortmagie
des Gebets, durch Entsagungen, Ka¬

steiungen, Symbolzauber und Speisetabus

das Geschick für sich günstig
beeinflussen zu können. Dies wird nur
enden, wenn unsere Produktionsmittel

uns nicht mehr länger als ausser-
weltliche Kräfte erscheinen werden,
wenn also die sozialen Zusammenhänge

voll erkannt sein werden, weil
man nicht mehr darauf aus sein wird,
die «Welt zu erklären», sondern sie —
wie Marx sagt — zu verändern. Oder
wenn aus «dem Ding an sich» ein
Ding für uns geworden ist.
Die soziale Rolle der Religion ist
zweifach: Für die Herrschenden
schafft sie den himmlischen Polizisten,

der darauf sieht, dass die
Klassenschranken erhalten bleiben und
damit das Privateigentum einzelner;
dem Bedrückten ist sie die Hoffnung,
im «Jenseits» belohnt zu werden und
dann glücklich zu sein. Revolution
wäre nutzlos, denn alles ist «zum
besten» hienieden eingerichtet, weil
Gott es so will, wenn auch seine Wege

für den Gläubigen geheimnisvoll
erscheinen.
Manchmal fragt er sich allerdings, wo
die «Gerechtigkeit» Gottes bleibt,
denn in der Natur gibt es keine
moralischen Werte. Der religiöse Neuroti-
ker sieht aber nur die zufälligen Erfolge,

wenn er meint, sie basieren auf
seinem Gebet, wogegen er die
Enttäuschungen sofort vergisst.
Man könnte sich fragen, wie ein
moderner Mensch mit gesundem
Verstand sich der unlogischen
Handlungsweise, die ihn die Religion lehrt,
unterwerfen kann, wäre es nicht unter

einer Zwangsneurose, die ihm keine

Wahl lässt. Es ist daher völlig
abwegig, Religion — wie es in der
Sowjetunion heute geschieht — zu
verbieten und Religiöse zu bestrafen. Sie
können sich nicht anders helfen,
wenn man ihnen nicht geduldig einen
Ausweg zeigt.
Diese Toleranz jedoch gebietet
andererseits auch Toleranz von ihrer Seite,

die es dort, wo sie herrschen, nicht
gibt: Israel ist ein krasses Beispiel
dieser unduldsamen Theokratie4.
Mögen die Frommen ihre Regeln und
Tabus einhalten, solange sie nicht
auch ihre Umwelt zwingen, gleicherweise

zu handeln, wenngleich diese
keine geistige Krücke benötigen und
keinen Popanz, dem sie die
Verantwortung zuschieben können.
Schon Sokrates verstand, dass Religion

mit der Entstehung von Privateigentum

erwuchs und wie Piaton be-

36


	Resolution : zur Unterstützung der Initiative zur vollständigen Trennung von Staat und Kirche

