Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 5

Artikel: Resolution : zur Unterstlitzung der Initiative zur vollstdndigen Trennung
von Staat und Kirche

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Resolution

zur Unterstiitzung der Initiative zur
volistidndigen Trennung von Staat und
Kirche

Die Delegiertenversammlung der Frei-
denker-Vereinigung der Schweiz un-
terstiitzt vollumféanglich das Volksbe-
gehren betreffend Trennung von Staat
und Kirche. Sie stellt fest, dass die
Férderung der Bestrebungen fiir Tren-
nung von Staat und Kirche gemaéss
Artikel 3 der Statuten eines der Ziele
der FVS ist.

Die Delegiertenversammlung der Frei-
denker-Vereinigung der Schweiz ver-
pflichtet die Ortsgruppen der FVS,
sich in jeder Beziehung fur das Volks-
begehren einzusetzen, sei dies durch
Unterschriftensammlung, durch finan-
zielle Beitrage an das Organisations-
komitee, durch Propaganda oder sei
es durch andere Mittel. '

Die mystischen Naturkrafte konsoli-
dieren sich in festumschriebenen Mi-
nisterien einzelner Gotter mit ihrem
Kdénig und Ressorsekretaren, an die
man sich wie an orientalischen Hofen
durch Vermittler (Priester) wenden
muss. In der Feudalordnung des Mit-
telalters werden diese geringeren
Hilfskrafte zu einer Hierarchie von
Erzengeln, Engeln, Heiligen usw.

Ein Fetisch wird geschlagen, wenn er
nicht horen will; der Gott verlangt Ge-
horsam und Unterwerfung, also weiht
man ihm, wenn nétig, nicht nur frem-
de Opfer, sondern verstimmelt sich
sogar oft selbst. Dazu gehort — trotz
aller pseudo-medizinischen Behaup-
tungen — auch die Beschneidung.

Die Menschheit hat «gesundigt», also
muss Gott versohnt werden, und zwar
durch ein Blutopfer; aus Gnade
schafft er einen Sohn und lasst ihn
sich zum Opfer bringen. Der Synod
von Ephesos (+431) fand dies schon
etwas anrichig und erklarte daher,
dass der eingeborene Logos sich sel-
ber dem Vater darbrachte als ein
«Duft von Sissigkeit» — ein Dogma,
das ausdriicklich im Konzil von Trient
bestatigt wurde.

Religion erscheint erst mit der Klas-
sengesellschaft, vorher gibt es weder
sozio-ethische Vorschriften noch Ge-
bet, nur Befehl durch Magik. Ausbeu-
tung erst erzeugt Surplusproduktion,
wodurch die Herrschenden Musse
zum Philosophieren, zur Kunstbetati-

36

gung usw. bekommen und sich Prie-
ster halten kénnen. Gesellschaftliche
Positionen werden erblich und verlei-
hen Macht, der Totem nimmt mensch-
liche Gestalt an und wird ein machti-
ger Gott, dem wie dem irdischen
Machthaber gehuldigt wird. Wie die-
ser Gesetze erldsst, so schaffen die
Priester ein Ritual und Glaubensdog-
ma, die befolgt werden miissen unter
Beibehaltung gewisser Tabus. Der Le-
bensgeist wird zur unsterblichen
«Seele» und die so geschaffene Reli-
gion erhalt nach aussen hin ein quasi-
sittliches Gesicht. Dieses entbehrt der
Grundlage einerseits, weil die mei-
sten religiosen Vorschriften sich da-
mit befassen, wie der Gottheit ge-
dient werden soll, und zum anderen,
weil die Notwendigkeit eines gedeihli-
chen Zusammenlebens schon vor Ent-
stehen der Religion die Menschen zu
gewissen Ricksichten gezwungen
hat, ohne die unser Geschlecht nicht
hatte fortleben kénnen.

Wie in der altklassischen Gesell-
schaft alle Freien gleich waren und
von der Arbeit der Sklaven lebten, so
waren auch ihre Goétter demokratisch
—den Sklaven entsprachen die Ddmo-
nen, die sogar getotet werden kon-
nen. Der Eingott hingegen (den es in
Wirklichkeit nur theoretisch gab und
gibt) ist nach dem Muster der rémi-
schen Céasaren und absoluten Herr-
scher ein Tyrann, der nach Laune re-
giert, ohne irgendwem Rechenschaft
schuldig zu sein.

Je mehr heute von Frieden und Liebe
gefaseit wird, um so mehr wird zu
Krieg und Hass geschurt und gemor-
det; wenn die Priester von einem «lie-
ben» Gott predigen, ist er in Wahr-
heit einer, der durch Furcht die Mas-
sen in Bann halt.

Der Primitive in seiner Unkenntnis der
Naturgesetze vergottete die Natur; der
moderne Mensch, der lber die in un-
serer Gesellschaft wirkenden gesell-
schaftlichen Gesetze noch unaufge-
klart bleibt, fiirchtet ein Schicksal,
das er glaubt nicht meistern zu kon-
nen (zum Beispiel der Kaufherr im
Mittelalter, der nicht wusste, ob das
Schiff mit seinen Waren heil ankom-
men wird, oder der gesellschaftlich
Bevorrechtete, der um die Einschréan-
kung seiner Vorrechte etwa durch
Aufstand besorgt ist); dies erklart,
warum selbst sonst hochgebildete
Menschen noch religids sein kénnen,
und glauben, durch die Wortmagie
des Gebets, durch Entsagungen, Ka-

steiungen, Symbolzauber und Speise-
tabus das Geschick fiir sich giinstig
beeinflussen zu kénnen. Dies wird nur
enden, wenn unsere Produktionsmit-
tel uns nicht mehr langer als ausser-
weltliche Kréafte erscheinen werden,
wenn also die sozialen Zusammen-
hénge voll erkannt sein werden, weil
man nicht mehr darauf aus sein wird,
die «Welt zu erkldren», sondern sie —
wie Marx sagt — zu veradndern. Oder
wenn aus «dem Ding an sich» ein
Ding fiir uns geworden ist.

Die soziale Rolle der Religion ist
zweifach: Fir die Herrschenden
schafft sie den himmlischen Polizi-
sten, der darauf sieht, dass die Klas-
senschranken erhalten bleiben und
damit das Privateigentum einzelner;
dem Bedriickten ist sie die Hoffnung,
im «Jenseits» belohnt zu werden und
dann gliicklich zu sein. Revolution
wére nutzlos, denn alles ist «zum be-
sten» hienieden eingerichtet, weil
Gott es so will, wenn auch seine We-
ge fiur den Gldubigen geheimnisvoll
erscheinen.

Manchmal fragt er sich allerdings, wo
die «Gerechtigkeit» Gottes bleibt,
denn in der Natur gibt es keine mora-
lischen Werte. Der religiose Neuroti-
ker sieht aber nur die zufélligen Erfol-
ge, wenn er meint, sie basieren auf
seinem Gebet, wogegen er die Enttdu-
schungen sofort vergisst.

Man kénnte sich fragen, wie ein mo-
derner Mensch mit gesundem Ver-
stand sich der unlogischen Hand-
lungsweise, die ihn die Religion lehrt,
unterwerfen kann, wére es nicht un-
ter einer Zwangsneurose, die ihm kei-
ne Wahl lasst. Es ist daher voéllig ab-
wegig, Religion — wie es in der So-
wjetunion heute geschieht — zu ver-
bieten und Religidse zu bestrafen. Sie
konnen sich nicht anders helfen,
wenn man ihnen nicht geduldig einen
Ausweg zeigt.

Diese Toleranz jedoch gebietet ande-
rerseits auch Toleranz von ihrer Sei-
te, die es dort, wo sie herrschen, nicht
gibt: Israel ist ein krasses Beispiel
dieser unduldsamen  Theokratie®.
Mdgen die Frommen ihre Regeln und
Tabus einhalten, solange sie nicht
auch ihre Umwelt zwingen, gleicher-
weise zu handeln, wenngleich diese
keine geistige Kriicke bendtigen und
keinen Popanz, dem sie die Verant-
wortung zuschieben kdénnen.

Schon Sokrates verstand, dass Reli-
gion mit der Entstehung von Privatei-
gentum erwuchs und wie Platon be-



	Resolution : zur Unterstützung der Initiative zur vollständigen Trennung von Staat und Kirche

