
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 5

Artikel: Aus Naturgeistern werden gesellschaftliche Götter

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus Naturgeistern werden gesellschaftliche Götter

Affenmenschen wie Menschenaffen
bewohnen eine kleine Gruppe von
Bäumen, die sie als ihr «Vaterland»
verteidigen — ein Begriff, der sich im

Nationalismus und Rassendünkel
erhalten hat; dazwischen lag Niemandsland,

um gegenseitige Streitigkeiten
und Eingriffe zu vermeiden. Wenn
aber der Wald schwindet und
individueller Nahrungserwerb nicht mehr
möglich ist, sind auch die Gesetze
des Tropenwalds nicht mehr nütze.
Der auf den Boden gezwungene
Baumbewohner kann sich nicht mehr
im Laub verstecken und in Baumkronen

flüchten, allerorten lauern wenig
bekannte Gefahren. Man ist zur
Verteidigung wie zum Nahrungserwerb
aufeinander angewiesen, und die
Familiengruppe wächst zur Urhorde.
Nahrung kann auf individuelle Weise

jetzt nicht mehr erworben werden,
sondern nur in Zusammenwirken,
daher ergibt sich eine neue geistige
Haltung: was gemeinsam erworben wird,

gehört allen (das betrifft sogar die
Vertreter des anderen Geschlechts);
wo nichts (oder nicht viel) individuell
angeeignet wird, gibt es kein
individuelles Anrecht und keine Eifersucht,
Kinder gehören der Horde, denn auch
die individuelle Vaterschaft ist ohne

Bedeutung. Zum Zusammenleben ist

es aber nötig, Verbote bzw. Tabus zu

haben.
Privatbesitz beschränkt sich darauf,
was individuell erzeugt wurde, wie
Waffen und Werkzeuge oder
Schmuck. Der Produzent ist der
Aneigner, nicht wie heute derjenige, der
die Produktionsmittel beistellt.
Die Baummenschen waren sozusagen

sesshaft; es folgt ein Stadium des
Nomadisierens, und heute sind wir
zwar sesshaft, können uns aber räumlich

in ungeahntem Ausmass verändern.

Der Totem, mit dem der sich
seiner Schwäche bewusste
Urmensch eine magische Verwandtschaft

einging, war ortsgebunden und
konnte nur an seinem Wohnort gefunden

werden. Der Gott der Sesshaften
ist «überall» und kann exportiert werden.

Mit der Ausweitung der menschlichen

Gesellschaft verengt sich die
Familiengemeinschaft.
Der Stamm teilt sich in Totem- und

Heiratsgruppen mit rein magischen
Blutsbanden. Das Totemtier darf nur
unter Beobachtung eines strengen Ri¬

tuals getötet werden, Speisevorschriften
sind das erste Tabu. «Tabu» —

vom polynesischen Wort «tabu» —
bedeutet, dass man etwas unbedingt
nicht tun darf, um nicht gefährliche
Mächte gegen sich wachzurufen,
Mächte, die der Melanesier Mana
nennt.1) Die israelitische «Bundeslade»

war der Sarg des Korngottes,
dessen Auferstehung jährlich begangen

wurde. Als sie aus der Gefangenschaft

zurückerobert wurde, erschlug
sie ihre Befreier, denn nur ein Priester

hätte sie unter Beobachtung von
Tabu berühren dürfen. Priester und

Könige besitzen «Mana»2), daher
können sie durch Berührung Kranke
heilen; «manisch» sind auch Waffen,
daher der «Ritterschlag» mit einem
Schwert.
Ein Beweis, wie gedankenlos die
religiöse Zwangsneurose macht, ist die
Behauptung, Schweinefleisch wäre
den Juden aus hygienischen Gründen

verboten worden. Die Hygiene ist
eine sehr moderne Wissenschaft, alt
ist Magik. Ausser dem Totemtier waren

tabu Tiere, die einer «unreinen»
Gottheit heilig waren, also zum
Beispiel dem ägyptischen Seth, dessen

Symboltier das Schwein war; andere,
wie Hase und Kamel, hatten Bedeutung

im Fruchtbarkeitszauber. Im
Talmud (Hullin 115b, Aboda zara 29b)
wird alles mit Tabu belegt, was in

heidnischen Kulten verwendet wird,
und es heisst: «Wer Gott in Wahrheit
fürchtet, befolgt seine Gebote, ohne
nach dem Grund zu fragen.»
Der Primitive denkt in Analogien, das
heisst, Aehnlichkeit bedeutet ihm
Gleichheit; noch im Talmud wird
Wortähnlichkeit als Schriftbeweis
gewertet. Der Name ist das Ding selbst
und die sumero-babylonischen Götter

schaffen die Welt durch Nennung
des betreffenden Namens (ähnlich
noch in der biblischen Schöpfungsmythe).

Jakob besiegt einen «Engel»
(Nachtdämon) und fordert seinen
Namen zu kennen, denn dadurch erhält
man Macht über ihn.3)
Ein Neger aus Westafrika erklärte das
Verdunsten von Wasser aus einem
Tonkrug damit, dass ein Geist es
ausgetrunken hätte; wäre es von der Sonne

aufgesogen worden, hätte man es
bemerken müssen, bisher habe man
aber bloss herabregnendes Wasser
gesehen, nie welches, das den umge¬

kehrten Weg geht. Was man aber
nicht sieht, gehört ins Reich der
Geister. Wirklichkeit ist auch der Traum,
in dem man sogar mit Toten sprechen

kann.
Magik durch Allegorie sind unter an-
derm die Ritualtänze, aus denen später

Puppenspiele, sakrale Darstellungen

(Passionsspiel) und schliesslich
das Theater hervorging. Vor der Aussaat

gab es Orgien in den Feldern, um
den Fruchtbarkeitsgeistern zu zeigen,
was von ihnen erwartet wird. Dies hat
sich im Karneval erhalten, bei dem
viel sexuelle Freiheit gestattet ist und

man in Masken fruchtbarkeitsnaher
Dämonen usw. tanzt. Allegoriemagik
ist es, wenn man wächserne Abbilder
von Gliedern opfert, die man an sich
geheilt haben will.
Hier würde es zu weit führen, auf die
progressive Teilung der primitiven
Gesellschaft einzugehen, es muss
genügen, darauf zu verweisen, dass mit
der fortschreitenden bewussten
Produktion der Nahrung und der
Lebensbedürfnisse die amoralischen
Naturgeister zu Göttern mit bestimmten
Funktionen verschmolzen; schliesslich

schuf die unwiderstehliche Macht
der römischen Kaiser den allmächtigen

Eingott, der allein imstande wäre,
die Bedrückten und Geknechteten
dereinst zu erlösen.
Die Ahnen- und Naturgeister wohnen
hienieden; der zur Idee gewordene
Eingott entrückt ins «Himmelreich».

Resolution
zu den Ereignissen in Chile

Im Einklang mit der anlässlich des
Kongresses der Weltunion der
Freidenker im November in Paris gefass-
ten Entschliessung gedenkt die
Delegiertenversammlung der Opfer des
faschistischen Militärputsches in Chile,
im besonderen des ermordeten
Präsidenten Allende und protestiert
gegen den Militärputsch und den
faschistischen Terror. Sie ruft zur Solidarität

mit dem Widerstand des chilenischen

Volkes auf und richtet einen
Appell an die Bundesbehörden, einer
grösseren Anzahl chilenischer Flüchtlinge

Asyl zu geben und fordert die
Aufhebung der Visumspflicht für
chilenische Flüchtlinge.
Delegiertenversammlung der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz, Bern,
den 17. März 1974.

35



Resolution
zur Unterstützung der Initiative zur
vollständigen Trennung von Staat und
Kirche

Die Delegiertenversammlung der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz
unterstützt vollumfänglich das Volksbegehren

betreffend Trennung von Staat
und Kirche. Sie stellt fest, dass die
Förderung der Bestrebungen für Trennung

von Staat und Kirche gemäss
Artikel 3 der Statuten eines der Ziele
der FVS ist.
Die Delegiertenversammlung der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz
verpflichtet die Ortsgruppen der FVS,
sich in jeder Beziehung für das
Volksbegehren einzusetzen, sei dies durch
Unterschriftensammlung, durch finanzielle

Beiträge an das Organisationskomitee,

durch Propaganda oder sei
es durch andere Mittel.

Die mystischen Naturkräfte konsolidieren

sich in festumschriebenen
Ministerien einzelner Götter mit ihrem
König und Ressorsekretären, an die
man sich wie an orientalischen Höfen
durch Vermittler (Priester) wenden
muss. In der Feudalordnung des
Mittelalters werden diese geringeren
Hilfskräfte zu einer Hierarchie von
Erzengeln, Engeln, Heiligen usw.
Ein Fetisch wird geschlagen, wenn er
nicht hören will; der Gott verlangt
Gehorsam und Unterwerfung, also weiht
man ihm, wenn nötig, nicht nur fremde

Opfer, sondern verstümmelt sich

sogar oft selbst. Dazu gehört — trotz
aller pseudo-medizinischen Behauptungen

— auch die Beschneidung.
Die Menschheit hat «gesündigt», also
muss Gott versöhnt werden, und zwar
durch ein Blutopfer; aus Gnade
schafft er einen Sohn und lässt ihn
sich zum Opfer bringen. Der Synod
von Ephesos + 431) fand dies schon
etwas anrüchig und erklärte daher,
dass der eingeborene Logos sich selber

dem Vater darbrachte als ein
«Duft von Süssigkeit» — ein Dogma,
das ausdrücklich im Konzil von Trient
bestätigt wurde.
Religion erscheint erst mit der
Klassengesellschaft, vorher gibt es weder
sozio-ethische Vorschriften noch Gebet,

nur Befehl durch Magik. Ausbeutung

erst erzeugt Surplusproduktion,
wodurch die Herrschenden Müsse
zum Philosophieren, zur Kunstbetäti¬

gung usw. bekommen und sich Priester

halten können. Gesellschaftliche
Positionen werden erblich und verleihen

Macht, der Totem nimmt menschliche

Gestalt an und wird ein mächtiger

Gott, dem wie dem irdischen
Machthaber gehuldigt wird. Wie dieser

Gesetze erlässt, so schaffen die
Priester ein Ritual und Glaubensdogma,

die befolgt werden müssen unter
Beibehaltung gewisser Tabus. Der
Lebensgeist wird zur unsterblichen
«Seele» und die so geschaffene Religion

erhält nach aussen hin ein
quasisittliches Gesicht. Dieses entbehrt der
Grundlage einerseits, weil die meisten

religiösen Vorschriften sich damit

befassen, wie der Gottheit
gedient werden soll, und zum anderen,
weil die Notwendigkeit eines gedeihlichen

Zusammenlebens schon vor
Entstehen der Religion die Menschen zu

gewissen Rücksichten gezwungen
hat, ohne die unser Geschlecht nicht
hätte fortleben können.
Wie in der altklassischen Gesellschaft

alle Freien gleich waren und

von der Arbeit der Sklaven lebten, so

waren auch ihre Götter demokratisch
— den Sklaven entsprachen die Dämonen,

die sogar getötet werden können.

Der Eingott hingegen (den es in

Wirklichkeit nur theoretisch gab und

gibt) ist nach dem Muster der
römischen Cäsaren und absoluten
Herrscher ein Tyrann, der nach Laune
regiert, ohne irgendwem Rechenschaft
schuldig zu sein.
Je mehr heute von Frieden und Liebe
gefaseit wird, um so mehr wird zu
Krieg und Hass geschürt und gemordet;

wenn die Priester von einem
«lieben» Gott predigen, ist er in Wahrheit

einer, der durch Furcht die Massen

in Bann hält.
Der Primitive in seiner Unkenntnis der
Naturgesetze vergottete die Natur; der
moderne Mensch, der über die in
unserer Gesellschaft wirkenden
gesellschaftlichen Gesetze noch unaufgeklärt

bleibt, fürchtet ein Schicksal,
das er glaubt nicht meistern zu können

(zum Beispiel der Kaufherr im

Mittelalter, der nicht wusste, ob das
Schiff mit seinen Waren heil ankommen

wird, oder der gesellschaftlich
Bevorrechtete, der um die Einschränkung

seiner Vorrechte etwa durch
Aufstand besorgt ist); dies erklärt,
warum selbst sonst hochgebildete
Menschen noch religiös sein können,
und glauben, durch die Wortmagie
des Gebets, durch Entsagungen, Ka¬

steiungen, Symbolzauber und Speisetabus

das Geschick für sich günstig
beeinflussen zu können. Dies wird nur
enden, wenn unsere Produktionsmittel

uns nicht mehr länger als ausser-
weltliche Kräfte erscheinen werden,
wenn also die sozialen Zusammenhänge

voll erkannt sein werden, weil
man nicht mehr darauf aus sein wird,
die «Welt zu erklären», sondern sie —
wie Marx sagt — zu verändern. Oder
wenn aus «dem Ding an sich» ein
Ding für uns geworden ist.
Die soziale Rolle der Religion ist
zweifach: Für die Herrschenden
schafft sie den himmlischen Polizisten,

der darauf sieht, dass die
Klassenschranken erhalten bleiben und
damit das Privateigentum einzelner;
dem Bedrückten ist sie die Hoffnung,
im «Jenseits» belohnt zu werden und
dann glücklich zu sein. Revolution
wäre nutzlos, denn alles ist «zum
besten» hienieden eingerichtet, weil
Gott es so will, wenn auch seine Wege

für den Gläubigen geheimnisvoll
erscheinen.
Manchmal fragt er sich allerdings, wo
die «Gerechtigkeit» Gottes bleibt,
denn in der Natur gibt es keine
moralischen Werte. Der religiöse Neuroti-
ker sieht aber nur die zufälligen Erfolge,

wenn er meint, sie basieren auf
seinem Gebet, wogegen er die
Enttäuschungen sofort vergisst.
Man könnte sich fragen, wie ein
moderner Mensch mit gesundem
Verstand sich der unlogischen
Handlungsweise, die ihn die Religion lehrt,
unterwerfen kann, wäre es nicht unter

einer Zwangsneurose, die ihm keine

Wahl lässt. Es ist daher völlig
abwegig, Religion — wie es in der
Sowjetunion heute geschieht — zu
verbieten und Religiöse zu bestrafen. Sie
können sich nicht anders helfen,
wenn man ihnen nicht geduldig einen
Ausweg zeigt.
Diese Toleranz jedoch gebietet
andererseits auch Toleranz von ihrer Seite,

die es dort, wo sie herrschen, nicht
gibt: Israel ist ein krasses Beispiel
dieser unduldsamen Theokratie4.
Mögen die Frommen ihre Regeln und
Tabus einhalten, solange sie nicht
auch ihre Umwelt zwingen, gleicherweise

zu handeln, wenngleich diese
keine geistige Krücke benötigen und
keinen Popanz, dem sie die
Verantwortung zuschieben können.
Schon Sokrates verstand, dass Religion

mit der Entstehung von Privateigentum

erwuchs und wie Piaton be-

36



Blamables Ende der Affäre Pfürtnerrichtet, nannte er Frömmigkeit die
Erkenntnis, wie man den Göttern
wohlgefällig sein könnte. Dazu bedarf es
eines geschickten Mittelsmanns, der
wie ein Anwalt weiss, wie man mit diesen

geheimnisvollen Mächten verhandeln

kann, also muss der Priester —
wie ein Rechtsanwalt — sein Honorar
erhalten. Religion, sagte Sokrates, sti-
puliert «die Geschäftsbeziehungen
zwischen Mensch und Gott».
Der Wilde betrachtet jeden Fremden
als mutmasslichen Feind; darauf
beruhen noch unsere Grussformen.
Wenn Wilde einander begegneten und
ausdrücken wollten, dass sie friedliche

Absichten hätten (etwa um Dinge
auszutauschen), gaben sie sich «in

die Hand» des andern, das heisst, sie
reichten die Hand hin. Wenn die
Menschen bewaffnet gingen, legten sie
ausserdem den Helm, bzw.
Kopfschutz zu Füssen.
Wir nehmen noch den Hut ab und
reichen die Hand; die Inder falten die
Hand als Zeichen, dass sie keine Waffen

versteckt haben. Die Gesten sind
überall verschieden, bedeuten aber
immer dasselbe — manchmal auch
begleitet von den Worten «Friede (sei
mit dir).» Dr. Otto Wolfgang

1 Bischof Godrington notierte zuerst das
Wort «Mana» für eine Macht, deren
Einfluss sich erst erfahrungsgemäss kundgibt.

2 Sie müssen getragen werden, um nicht
mit den unreinen Geistern des Bodens
in Berührung zu kommen.

3 Viele Namen sind geheim oder bedeuten

etwas Uebles, um, wenn er gerufen
wird, nicht den Neid der Geister
hervorzurufen; sie werden oft auch
gewechselt. Namen übler Mächte (zum
Beispiel des Teufels oder eines
Raubtieres) werden vorsichtshalber
umschrieben («Fuchs» der Geschwänzte),

«Gott» bedeutet den, dessen Namen
ohne Gefahr ausgesprochen werden
kann (nicht allerdings der Saturngott der
Juden, dessen Name unaussprechlich
bleibt und im Talmud gewöhnlich nur als
«Der Name» umschrieben wird.

4 Und das nach den schrecklichen
Erfahrungen unter Hitler, die schlagend
die Ohnmacht Jahves bewiesen haben
sollten!
Desgleichen zieht auch der Christ
keinerlei Folgen aus schweren Unfällen,
von denen Priester oder Wallfahrer
betroffen werden, wenn ihr Gott sein eigenes

Gotteshaus zerstören lässt oder es

gar durch Blitz selbst anzündet.

Gerade das Gegenteil tun, heisst auch
nachahmen, es heisst nämlich, das Gegenteil

nachahmen.
Georg Christoph Lichtenberg

Der Fall des Moraltheologen der
Freiburger Universität Dr. Stephanus
Pfürtner hat ein vorläufiges Ende
gefunden, das nur als grenzenlose
Blamage bezeichnet werden kann. Natürlich

nicht für Pfürtner selbst, im
Gegenteil, wir werden auf sein persönliches

Verhalten noch zurückkommen.
Wohl aber für gewisse Behörden,
kirchliche wie weltliche in Freiburg
und in Bern und da von ihnen mindestens

einige als für die Schweiz
repräsentativ angesehen werden, auch
für die Schweiz selbst. Es wirkt peinlich,

wenn heute in helvetischen Landen

von Alexander Solschenyzin als

Vorkämpfer geistiger Freiheit in Kultur

und Politik grosses Aufsehen
gemacht wird und in unserem Lande
gleichzeitig ein Mann wie Pfürtner,
der in seiner Weise nicht weniger
mutig gegen den Stachel vatikanischer
Freiheitsbeschränkung gelökt hat, eine

Behandlung erfährt, die ihn zu dem
Entschluss führt, unserm Land den
Rücken zu kehren. Mindestens zeigt
uns diese Parallele Solschenyzin/Pfürt-
ner, zu welch abgrundtiefer Heuchelei
nicht wenige Schichten der Schweizer

Bevölkerung und ihrer tonangebenden

Kreise fähig sind.
Die Geschichte Pfürtners ist im
wesentlichen bekannt. Er hat keineswegs
Bücher geschrieben, die Sensationsauflagen

erzielten, sondern für die
vorbereitenden Diskussionen der
katholischen Synode 72 einige Thesen
über die Sexualmoral verfasst als
anerkannter Moraltheologe, aber durchaus

ausserhalb seiner akademischen
Lehrtätigkeit. Der Freiburger Bischof
Mamie hat ihn darauf in Rom denunziert

bei der vatikanischen
Glaubenskongregation, der Nachfolgerin des

Heiligen Offiziums, das heisst der
Inquisition. Diese hat ihn in einem Ge-

heimprozess unter Ausschluss der
Oeffentlichkeit, in dessen Verlauf er
entgegen allen rechtsstaatlichen
Grundsätzen über ein Prozessverfahren

überhaupt nicht gehört wurde,
zum Widerruf verurteilt, und da er als

gewissenhafter Gelehrter dazu nicht
bereit war, den Generaloberen des
Dominikanerordens, dem Pfürtner
angehörte und dem seit fast 100 Jahren
die katholische Regierung des Kantons
Freiburg ein Bestimmungsrecht über
die Lehrkräfte an der
Katholischtheologischen Fakultät der Universität

Freiburg in einem besonderen Vertrag

eingeräumt hat, beauftragt, Pfürtners

Entlassung aus seinem Amt als
Universitätslehrer zu verlangen und
durchzusetzen. Es folgte ein lebhaftes
Gerangel. Ein beträchtlicher Teil der
Schweizer Oeffentlichkeit nahm für
Pfürtner Stellung, so auch die
Juristische Fakultät der Freiburger
Universität. Die Schweizer Bischofskonferenz

suchte zu vermitteln, aber Rom
blieb unnachgiebig. Der Freiburger
Staatsrat schob die Entlassung Pfürtners

vorerst hinaus, doch wurde ihm
ein längerer Urlaub aufgenötigt. Aus
der Zwickmühle, in der sich der
Freiburger Staatsrat zwischen Oeffentlichkeit

und Dominikanerorden befand,
befreite ihn Pfürtner jetzt mit der
Erklärung seines freiwilligen Rücktritts.
Wenn sich das noch freiwillig nennen
lässt! Pfürtner verzichtet auf eine
staatsrechtliche Beschwerde beim
Bundesgericht, was durchaus möglich
gewesen wäre und wozu ihm einige
Juristen der Freiburger Rechtsfakultät
geraten hatten. Denn Pfürtner fühlt
sich als Wissenschaftler, ihm liegt daran,

ungehindert wissenschaftlich
arbeiten und lehren zu können, Rechtshändel

vor den Gerichten widerstreben

seiner Natur. In einer längeren
Erklärung, welche die National-Zeitung

in Basel abdruckte, sagte er u.

a.: «Eine Weiterarbeit in Freiburg
wurde von der für mich zuständigen
Kirchenleitung an Forderungen
geknüpft, die in offenbarem Gegensatz
zur Lehr- und Forschungsfreiheit
stehen. Diese wurde von mir so
beansprucht, wie sie selbstverständliche
Bedingung wissenschaftlichen Arbeitens

ist. Ohne sie und ohne das Recht
zum kritischen Denken kann kein
Fortschritt in Lehre und Forschung
erfolgen, auch nicht in der Theologie.
Die mir gestellten Forderungen
widersprechen wesentlichen sozialethischen

Grundsätzen, die von meiner
Kirche seit dem Zweiten Vatikanum
offiziell bestätigt wurden.» Er legt dann
weiter dar, dass er für sich gewiss
keine Unfehlbarkeit beanspruche, aber
«auch die Kirche ist fehlbar». Auf
Rechtsmittel, den Weg zu den
Gerichten habe er verzichtet, da er als
Ausländer die Schweiz nicht in
Verlegenheit bringen und ihr einen
Behördenkonflikt ersparen wollte. «Ich

hoffe, dass durch die entstandene

37


	Aus Naturgeistern werden gesellschaftliche Götter

