
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 9

Artikel: Der Tod Jesu

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


weiss jedes Kind, dass Medikamente,
Hygiene, Operationen und andere
Eingriffe in die Natur weit mehr helfen

gegen Krankheiten als noch so
inbrünstiges Beten. Jede Regierung
würde Kopfschütteln oder Gelächter
auslösen, würde sie gegen eine sich
ausbreitende Seuche, wie das im 16.

Jahrhundert noch die hochwohlgebo-
rene Obrigkeit in der Schweiz verordnete,

Bettage anstatt Impfaktionen
organisieren. Pharmazeutika, die chemische

Industrie, die Technik und
Wissenschaft haben das Beten
besiegt.»

Gläubige mögen mit guten Gründen
einwenden, dass dieser Fortschritt ja
sehr «schön» sei, und dabei auf die

Zerstörung und Beschmutzung der
Umwelt hinweisen. Dieser Einwand

könnte vorerst verlockend sein. Wenn

man aber die Zustände des Mittelalters

mit den heutigen vergleicht, so

muss man trotz allem zugeben, dass

heute kein vernünftiger Mensch mehr

die Lebensbedingungen unserer
Vorfahren herbeisehnt. «Agitation/Focus»

meint dazu mit Recht: «Nicht
zurück (zur Natur z. B.), sondern
vorwärts muss die Entwicklung gehen.
Nicht die Natur soll den Menschen

beherrschen, sondern der Mensch die

Natur. Die Entwicklung der Menschheit

bestand seit jeher darin, dass das

menschenähnliche Wesen der
Urgesellschaft in seinem ununterbrochenen

Kampf ums Ueberleben nicht nur

passiv der Natur unterworfen war,
sondern selbst auf sie einwirkte.
Indem der Mensch die Natur und damit
die Bedingungen seiner eigenen
Existenz veränderte, veränderte auch er
sich selbst. Der Mensch der Urzeit ist
nicht der gleiche wie der heutige, der

heutige nicht der gleiche wie noch

vor wenigen Jahrzehnten.»
In der gleichen Ausgabe des erwähnten

Presseorgans erschien das Ergebnis

einer Umfrage in der zürcherischen

Gemeinde Volketswil: «Wer

geht noch in die Kirche? Gemäss

einer Befragung in Volketswil (Göh-
nerswil) gehen nur 10 Prozent der
Befragten regelmässig in die Kirche. 21

Prozent gehen gelegentlich und 38

Prozent selten zur Kirche. Die restlichen

31 Prozent besuchen die Kirche
nicht. Auch andere kirchliche
Veranstaltungen werden von den Befragten
nur zu einem geringen Teil besucht.

(Nie: 66 Prozent, selten: 23 Prozent,
manchmal: 9, oft: 2 Prozent).»

In einem mit «Trennung von Kirche
und Staat» unterbetitelten Beitrag
machte «Agitation/Focus» darauf
aufmerksam, dass im heutigen Fiskalsystem

die «natürlichen Personen»
(physische Personen, Menschen als

Träger von Rechtsbeziehungen, Red.)
der Kirchensteuer durch den Kirchenaustritt

entgehen können, während die
«juristischen Personen» (z. B.

Aktiengesellschaften, Stiftungen, Vereine
usw.) aber nach wie vor indirekt für
Kultuszwecke zur Kasse gebeten werden

können, obwohl sie gar nicht in

der Lage sind, kirchliche Dienste in

Anspruch zu nehmen. Eine strikte
Trennung von Kirche und Staat sei
deshalb dringend vonnöten. Ob diese
Trennung faktisch viel ändert, bleibe
vorderhand noch dahingestellt. Ein

Vorbehalt darf nicht einfach unter den
Tisch gewischt werden: «Allerdings
muss man bedenken: Auch bei
vollständiger Trennung von Kirche und

Staat bleibt das eine rein formale
Massnahme, solange Religion und

Aberglaube in den Köpfen weiterspuken.

Die Kirche wird ihren Einfluss
indirekt weiter ausüben, auch wenn
sie als Organisation abseits steht.»
Diese träfe Aussage mag uns Freidenker

vielleicht schmerzlich berühren.
Ob es uns gefällt oder nicht, sie
entspricht der Wirklichkeit. In der
UdSSR, also in einem Staat, welcher
den Atheismus begünstigt, sehen sich
die Behörden einer immer grösser
werdenden Woge von Religiosität
seitens der Bevölkerung gegenüber. Dabei

handelt es sich beileibe nicht nur
um Personen im Rentneralter, welche
sich zu einem Dogma bekennen,
sondern vielmehr, um solche, die aktiv im

Berufsleben stehen und sogar der
Partei angehören. Laut Artikel 124 der
Verfassung (Grundgesetz) der Union
der Sozialistischen Sowjetrepubliken
müssen die Kirchen in der UdSSR

vom Staat und die Schulen von der
Kirche getrennt sein, um die
Gewissensfreiheit der Bürger zu sichern.
Die Freiheit der Ausübung eines
religiösen Glaubens und der antireligiösen

Propaganda muss gewährleistet
sein. Rechtlich haben die Sowjetbehörden

keine Handhabe, gegen ihre
gläubigen Bürger vorzugehen, solange

letztere nicht staatsgefährdend
sind. Gewaltanwendung bewirkt nur
die Schaffung von Märtyrern einerseits

und entblösst die Schwäche und
Unsicherheit der Machthaber ander¬

seits. Ein religiöses Dogma wird erst
verschwinden, wenn kein Bedürfnis
mehr danach besteht; Bedürfnisse
irgendwelcher Art lassen sich aber
nicht durch Zwangsmassnahmen
unterdrücken. Verbotene Früchte
schmecken im allgemeinen besser als
andere. Toleranz und sachliche
Aufklärungsarbeit sind die besten Waffen

gegen den Aberglauben. Es liegt
also in unserem Interesse, wenn wir
entschlossen für die fundamentalsten
Rechte wie Glaubens-, Gewissens-,
Rede-, Presse- und Informationsfreiheit

einstehen! Max P. Morf

Der Tod Jesu

Im Brückenbauer vom 26. 7. 74
erschien ein längerer Bericht: «Starb
Jesus in Kaschmir?» Es ist das
Problem, das keineswegs neu ist. Ob
Jesus überhaupt am Kreuz gestorben
ist, ob er nach seiner «Auferstehung»
in andere Länder gezogen sei und
dort begraben liege. Dies sind keine
neuen Erkenntnisse; denn es gibt
Andeutungen im Koran, es liegen alte
Berichte vor, die im christlichen
Bereich wohlweislich verschwiegen worden

sind, und selbst der Bericht über
die Kreuzigung im Neuen Testament,
enthält merkwürdige Andeutungen
und Widersprüche. Dort sprechen die
Juden davon, dass «der letzte Betrug
ärger denn der erste» werde. Damit
ist die Entfernung Jesus aus dem Grabe

gemeint (Math. 27, 64). Das
Merkwürdige, dass Jesus gerade nach der
Annahme des Essigschwammes
vorzeitig am Kreuz gestorben sein soll,
weist vielleicht auf Betäubungsmittel
hin.
Nun, uns Freidenker kann es im Grunde

genommen gleichgültig sein, ob
Jesus am Kreuz oder in Kaschmir
gestorben ist. Unsere Bedenken gegen
jeden dogmatischen Glauben, an
mythologische Erzählungen sind tiefer
verwurzelt und liegen in den
Widersprüchen mit den Naturgesetzen einerseits

und der Oberflächlichkeit, das
Wesen des Menschen nicht aus ihm
selbst zu verstehen, sondern aus
angenommenen überirdischen Wesen.
Wir sehen in den Menschen hinein
und erkennen dort die ethischen
Grundsätze, die geistigen Fähigkeiten,
das seelische ästhetische Empfinden
als Möglichkeiten seiner Existenz. Diese

stehen zwar im Widerstand mit
auch den Menschen eigenen selbst-

73



süchtigen Zielen, können aber durch
einen ausgebildeten Willen die Oberhand

behalten. Das Begreifen menschlicher

Existenz braucht keinen Schöpfergott

mit Lohn-Strafe-Moral. Wir wissen,

dass jeder Mensch frei seine
Lebensbestimmung setzen kann, wenn
er gemäss seinen Anlagen dazu
erzogen worden ist.
Aber aus taktischen Gründen ist dieser

Bericht doch wichtig. Der Zweifel
am Kreuztod, der hier archäologisch
und aus alten Schriften verstärkt ist,
rüttelt an dem tiefsten Grund christlichen

Glaubens, nämlich dem
Erlösungsgedanken. Wird dieser Glaube
zweifelhaft nicht nur durch philosophische

und wissenschaftliche
Ueberlegungen, sondern sogar aus historischen

Quellen, so fällt damit das ganze

christliche Gebäude in sich
zusammen.

Wenn diese Erkenntnisse weiteren
Kreisen bekannt werden, so hilft das
unsere Gedankenwelt verbreiten. Will
aber der Klerus dies verheimlichen,
obwohl auch er die neuen Erkenntnisse

liest, so ist der Glaube auf
Unwahrhaftigkeit gegründet, noch mehr
als wenn «nur» naturwissenschaftliche

Erkenntnisse nicht anerkannt werden.

Hier geht es tatsächlich um das
Fundament christlicher Gläubigkeit,
das nicht mehr durch eine Art Symbolik

ersetzt werden kann. Man kann
vielleicht die Schöpfungsgeschichte
symbolisch deuten und als Gleichnis
für göttliches Wollen auffassen; aber
den Erlösungstod nur noch als Legende

darstellen, das ist kaum noch möglich.

Eine Erzählung ohne realen
Hintergrund kann nicht für eine reale
Sündenerlösung gelten.
Bereits in der leider eingegangenen
«ratio humana»* erschien ein Artikel,
der ganz ähnliche Erkenntnisse
darlegte, aber teilweise aus anderen Quellen.

Dies zeigt einmal mehr, dass
etwas Richtiges hinter diesen Ansichten
steht. Aber der Brückenbauer-Artikel
bedeutet taktisch mehr. Die «ratio
humana» war eine Zeitschrift für uns und
reichte nur wenig über unsere Kreise
hinaus. So konnte der Artikel von
Bromme wohl ein Schmunzeln bei uns
bewirken, aber weniger nach aussen
wirken. Hier handelt es sich aber um
eine weitverbreitete Zeitung, sie
erfasst weitgehend auch konfessionelle
Kreise und kann dort Zweifel an der
biblischen Ueberlieferung der wesentlichsten

Grundlage christlichen Denkens

erzeugen. Dies in einer solchen
Zeitung zu schreiben, dazu gehört

Mut. Dass dies heutzutage möglich ist,
ist ein Zeichen vom Machtschwund
der kirchlichen Organisationen, ist ein
Beweis von innerem Wahrheitsdrang,
der überholte Ueberlieferungen
aufgrund realer Erkenntnisse beiseite
schiebt. Die Wirkung der realen
Erfahrung muss grösser sein als aus
der — beschränkten — Phantasie und

Kein Zweifel — dogmatische Religion
ist im Abstieg; dafür aber blüht
Religionsersatz mit althergewohnter
Hysterie, Ekstase und Intoleranz, und wie
die richtige Religion ist auch ihr
Ersatz ein gutes Geschäft. Zum
Beispiel Popmusik und der bürgerliche
Sport — vor allem Fussball, wo die
Anhänger eines Klubs nicht zulassen
wollen, dass ihr Heiligtum eine
Niederlage erleiden sollte. Das ist nicht
mehr körperliche Ertüchtigung,
sondern grosses Geschäft.
Und dazu gehört auch schliesslich
das vegetarische Glaubensbekenntnis

mit seinem blühenden Votivhan-
del, worin das meiste natürlich gut
überzahlt werden muss. Ausgangspunkt

ist das Gebot «Du sollst nicht
töten»; die Natur hält sich nicht daran,

und heute weiss man, dass dies
ein notwendiges Naturgebot ist, um
den irdischen Haushalt im Gleichgewicht

zu halten. Alle sogenannten
Progressiven gehen auf alle Fälle weiter,

und behaupten, die Abschaffung
der Todesstrafe wäre ein Zeichen der
Kultur. Und wie steht es mit jahrelangem

Freiheitsentzug? Wenn man aber
viehische Mörder weiterleben lässt,
ist man an ihrem nächsten Totschlag
mitschuldig. Die Dinge liegen nämlich

nicht ganz so simpel, und in den

sozialistischen Staaten hat man für
Verbrechen gegen die Gemeinschaft
die Todesstrafe nicht abgeschafft,
weil für den Sozialisten die Wohlfahrt
der Gesellschaft als Ganzem vorangeht.

Hitler war bekanntlich ein Vegetarier
— er schlachtete nur Menschen, keine

Tiere; also fällt das Argument der
kulturellen Veredelung auch fort.
Unsere Zähne zeigen deutlich an,
dass sie für «Allesfresser» dienen, wie
wir denn auch nicht die Verdauungsorgane

der Grasfresser haben (wie
die Wiederkäuer). Eine Untergruppe
der Vegetarier nennt sich «Rohköst-

Denkfähigkeit des menschlichen
Gehirns konstruierte Gedankengebilde.
Reale Erkenntnis geht vor religiöse
Dogmen und sonstige ideologische
Wahrheitsansprüche.

Hans Titze

* «ratio humana», Januar 1972, E. Bromme,

«Das unbekannte Leben Jesu»

ler», und da pflanzliche und organische

Keime im Gemüse nicht durch
Kochen zerstört wurden, wuchern sie
im Magen und Darm der Menschen
weiter. Die Rohköstler, die ich kannte,

gingen alle an Darm- und
Magenerkrankungen zugrunde.
Nahrung kann aufbauen oder Energie
verleihen; jenes sind die Proteine, die
letzteren sind Fette, Stärke und
Zucker. Fleisch ist reich an Protein,
pflanzliche Nahrung dagegen proteinarm;

ziemlich proteinreich sind bloss
Bohnen, Erbsen und Nüsse, aber das
Protein ist hier eingekapselt, und diese

Zellen werden in der menschlichen

Verdauung nur schwer
aufgebrochen; man muss daher Hülsenfrüchte

gut kochen und kauen, ehe
man zum Protein gelangt. Rohe Stärke

ist meistens nicht leicht in Zuckerlösung

umgewandelt, daher ist der
Kochprozess sehr wichtig.
Solange die Primitiven Nahrung nicht
erzeugen konnten, sondern auf das
angewiesen waren, was sie fanden —
also Wurzeln, Nüsse, Samen und
dergleichen, aber auch Larven und Würmer

— mussten sie diese Nahrung
stark kauen, daher waren ihre
Backenzähne schon in mittlerem Alter

mehr abgenützt, als beim modernen

Mensch selbst in hohem Alter;
allerdings verlieren wir die Zähne darum

auch viel früher, aber das hat
andere Ursachen auch.
Aus dem Vorhergesagten geht hervor,

dass Protein zum Aufwachsen un-
erlässlich ist (bes. Eier, Milch, Käse;
die dumme Angst religiöser Juden,
zugleich Fleisch und Milch zu geniessen,

geht auf eine sinnlose Textdeutung

zurück). Jugendliche, die nur
pflanzliche Kost bekommen, leiden an

Unterernährung, aber manche Super-
vegetarier dulden auch Milch und Eier
nicht! Das andere Extrem, nur
Proteinnahrung zu erlauben, wäre aber —
abgesehen vom Kostenpreis — eben-

Das Glaubensbekenntnis der Vegetarier

74


	Der Tod Jesu

