
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 9

Artikel: Es knistert im Gebälk

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


soziale Kontakte im Bereich unseres
Handelns, um uns zu Abirrungen zu
verleiten.»
Da haben wir's! Offenbar ist da nicht
nur das Böse jenseitig personifiziert,
anstatt diesseitig sozial verstanden
und geortet, sondern auch der politische

Kampf gegen das Böse
«utopisch» und als «sozial untergeordnet»
verteufelt worden.
Neben solchem Rückgriff auf längst
für vergessen Gehaltenes gibt es dazu

noch Religions-Ersatzdoktrinen, die,
sich auf die kosmische Technik und
Wissenschaft berufend, alte Mythen
und Dogmen, pseudomodern auffrisiert,

unter die lesenden und
fernsehenden Massen bringen. Die Götter,
so hört man's da, seien durchwegs
real gewesen: Uebermenschlich
gescheite Astronauten von anderen
Gestirnen, die in prähistorischen Zeiten
auf Erden handelten und seit ihrem
Abflug Erinnerungen an sich, gleichwie

materielle Spuren von sich, zu-
rückliessen.
Solche vergeblichen Spuren werden
von ihren Verkündern zusammengetragen

aus Archäologie und Historie,
wobei die Funde dieser Wissenschaften

auf das Erstaunlichste strapaziert
werden. Da wurde etwa eine
Grabkammer unter dem «Tempel der
Inschriften» der Maja-Ruinenstadt Pa-
lenque in Mexiko gefunden. Die
Seitenwände tragen 9 in Relief-Technik
ausgeführte Gestalten in reichem Zierrat,

deren Bezug auf die Regengötter
für den Fachmann unverkennbar ist.
Auf einer Steinplatte, die einen riesigen

Sarkophag bedeckt, sind Darstellungen

zu sehen, die aus der Maja-
Ikonographie wohlbekannt, durch
Vergleich mit anderen Kunstwerken der
Maja-Kultur identifizierbar sind.
Jedoch die pseudo-wissenschaftlichen
Deuter wollen aus dem Regengott
einen raumfahrenden Astronauten
machen, und zu diesem Zweck drehen
sie in ihren, wichtige Details überdies
noch wegretouchierenden Wiedergaben

die Bilder der Sargplatte, entgegen

dem Baubefund, um 90 Grad und
lassen so die Figur auf einer «Rakete»
— gleich wie auf einem Motorrad —
«reiten», anstatt dass sie, wie vom
Bildhauer beabsichtigt, dem Himmel
liegend zuschwebt, einem Himmelsfeld,

das zudem mit den Symbolgehalt
«Wasser» ausdrückenden Jadestük-
ken übersät ist.

So wird der Regengott in einen
Kosmonauten umfunktioniert und — nebst
zahlreichen anderen, analog gehand¬

habten «Zeugnissen» — zur Begründung

der Auffassung herangezogen,
dass die Religionen kein «verkehrtes
Weltbewusstsein» darstellen, sondern
Reminiszenzen an höhere Wesen von
fernen Welten, also vulgär-«materia-
listisch» zu deuten sind!
Angesichts der Säkularisierung der
Religion, die heute Massenausmasse
erreicht, wird so ein neuer Glaube

Es knistert im Gebälk

Die etablierten, vom Staat unterstützten

Kirchen in der Schweiz werden je
länger je mehr zur Zielscheibe einer
beissenden Kritik, ja sogar Feindschaft

seitens verschiedener
politischer, philosophischer, ja selbst
religiöser Kreise. Wir Freidenker haben
wohl als eine der ersten Bewegungen
gegen das Staatschristentum Stellung

bezogen und eine strikte Trennung

von Kirche und Staat gefordert.
Jahrzehntelang stand die FVS praktisch

einsam an der Front und musste

viele Angriffe und Verleumdungen
über sich ergehen lassen. Seit einiger

Zeit hat sich die Lage allerdings
verändert; wir sind nicht mehr die
einzigen, die es wagen, an den Mauern
des vom Steuersäckel unterhaltenen
dogmatischen Gebäudes zu rütteln.

Aus verschiedenen, einander
gegenübergesetzten politischen Lagern
haben wir indirekte Schützenhilfe erhalten.

Dies will absolut nicht heissen,
dass die betreffenden Leute unsere
Gesinnung teilen, sondern nur, dass
die Kirche es neuerdings mit einer
mannigfaltigen Gegnerschaft zu tun
hat. Die von der staatlichen Futterkrippe

zehrenden Religionsvertreter
sind in einer wenig beneidenswerten
Lage. Von der extremen Linken bis

zur äussersten Rechten werden sie
beschossen: die «Nationale Aktion»
bezichtigt die Kirohen des Verrats am
Schweizervolk wegen ihrer
fremdarbeiterfreundlichen Haltung, welche
einzig und allein nur den Interessen
der Industriebarone diene; in einer
der letzten Ausgaben von «Volk und
Heimat» wurde den protestantischen
und katholischen Landeskirchen der
Fehdehandschuh hingeworfen. Die

«Republikaner» klagen den Vatikan
der Charakterlosigkeit und der Anpassung

an den Marxismus an wegen der
Kaltstellung von Kardinal Mindszen-

weithin verbreitet, der zwar sicher nur
kurzlebig sein wird, aber dennoch
unsere Aufmerksamkeit verdient, zumindest

als Beispielfall für einiges noch
zu Erwartende.
Doch genug der Fehldeutungen unseres

Umbruch-Zeitalters!
Dr. Dr. h. c. Walter Hollitscher, Wien

(Schluss folgt)

ty, Primas von Ungarn. An Handel und
Industrie interessierte Kreise Messen
in «Finanz und Wirtschaft» ihre Wut
gegen die reformierte Kirche aus, welche

den Weltkirchenrat finanziell
unterstützt, der, seinerseits, mit
Millionenbeträgen Guerillaorganisationen
wie z.B. der «Frelimo» im portugiesischen

Mozambique unter die Arme
greift. Die klassenkämpferische Linke

ihrerseits betrachtet die Landeskirchen

als ein Instrument des Kapitals,
welches sich deren bedient, um das
Proletariat (die Masse der
lohnabhängigen Werktätigen) damit zu
vertrösten, dass es nach all dem ihm
gegenüber begangenen Unrecht auf
Erden im Himmel mehr als reichlich
entschädigt würde. Im englischen
Sprachbereich wird das sprichwörtlich

so ausgedrückt: «To get pie in
the sky, after we die» (Den Kuchen im
Himmel erhalten, nachdem man
gestorben ist).
Wie wir sehen, rekrutiert sich die
neue Gegnerschaft der von der
Oeffentlichkeit subventionierten Religion
in erster Linie aus Leuten, denen es
nicht so sehr um das freie, von einem
dogmatischen Schema, unabhängige
Denken geht, sondern deren Interesse

in der Verfolgung politischer oder
wirtschaftlicher Ziele liegt.
Dass diese Herrschaften ausser ihrer
negativen Haltung den Kirchen
gegenüber nichts oder nur wenig miteinander

gemeinsam haben, liegt auf
der Hand. Die «Nationale Aktion» und
die «Partei der Arbeit» liegen einander

diametral gegenüber; beide sind
sich aber darüber einig, dass die
schweizerische Politik grösstenteils
von wirtschaftlichen Interessengruppen

bestimmt wird. Industrielle und
Bankiers, die sich um «Finanz und
Wirtschaft» scharen, verurteilen vehement

die von den Kommunisten unter-

71



«Ratio humana»

Geschätzte Gesinnungsfreunde!

Unsere Rettungsaktion für die «Ratio
humana» hat leider nicht den
gewünschten Erfolg gezeitigt. Wohl war
sehr viel Opferbereitschaft bewiesen
worden, doch reichte weder die Zahl
der Neuabonnenten noch die freiwilligen

Beiträge aus, die «Ratio humana»

am Leben zu erhalten. Unser Gsfr.
Gyssling, der jahrelang die «Ratio
humana» betreute, musste die Einstellung
der Zeitschrift bekanntgeben.
Wer die Zeitschrift neu abonniert und
den Betrag bereits einbezahlt hat,
erhält, ohne seinen gegenteiligen
Bericht, den fünften Jahrgang (Oktober
1973 bis Juni 1974) noch geliefert und
hat so doch noch seinen Gegenwert.
Wer freiwillige Beiträge gezeichnet
hat, nehme bitte zur Kenntnis, dass
die Aktion eingestellt werden musste.
Wir danken allen bisherigen Abonnenten

und Gönnern für ihre jahrelange
Treue zur «Ratio humana», wir danken
auch allen, die mithelfen wollten, die
zweite Zeitschrift unserer Bewegung
am Leben zu erhalten.
Wir bedauern diesen Schluss und werden

uns nun mit ganzer Kraft für
unsern «Freidenker» einsetzen.

Marcel Bollinger, Zentralpräsident

stützten Befreiungsbewegungen im

südlichen Teil des afrikanischen
Kontinentes — schliesslich stehen riesige
Kapitalinvestitionen auf dem Spiel — ;

sie sind aber mit der äussersten Linken

in dem Punkt einig, dass die 3.

Ueberfremdungsinitiative mit allen
Mitteln bekämpft werden müsse. Stehen

wir etwa einer kapitalistisch-kommunistischen

Allianz gegenüber?
Aeusserlich könnte dies den
Anschein machen, jedoch ist dem aber
nicht so: Während Kapital und Industrie

bestrebt sind, eine billige
industrielle Reservearmee aufrechtzuerhalten,

versucht die extreme Linke,
diese Reservearmee für ihre
politischen Ziele auszunützen. Dieser
politische Exkurs sollte lediglich zeigen,
dass sich die etablierten Kirchen keiner

homogenen Gegnerschaft gegenüber

befinden.
Das in Zürich erscheinende politische

Magazin «Agitation/Focus»
brachte in seiner Ausgabe Nr. 54 vom
Juli/August 1974 einige Extraseiten
unter der Ueberschrift «Kirchen-Bo¬

te» (Focus-Kirchenaustritts-Zeitung).
«Agitation/Focus» ist ein Organ,
welches die verschiedenen Strömungen
der kommunistischen Ideologie zu
Worte kommen lässt, selber aber
nicht parteigebunden ist. Dieser
«Kirchen-Bote» ist in der Tat lesenswert,
denn seine Beiträge sind trotz dem
Ernst der Sache mit einem gewissen

Humor gewürzt, ohne aber vulgär
und verletzend zu sein. Lassen wir
deshalb diesen eigenartigen
«Kirchen-Boten» selbst zu Wort kommen:
«Da gab es also einmal ein geistiges,
unbeschreibliches Wesen, das be-
schloss eines schönen Tages, aus
unerfindlichen Gründen die Erde zu
erschaffen. Und siehe da: sie ward. Der
irische Erzbischof Ussher forschte in

der Bibel herum und verkündete 1654

der staunenden Welt, dass er das
genaue Datum der Schöpfung gefunden
habe: Es war der 26. Oktober des Jahres

4004 vor Christus, genau morgens
um 9 Uhr. Solcher Unsinn erntet heute

höchstens noch einen Heiterkeitserfolg.

Doch wer damals an diesem
Schöpfungsdatum rüttelte, musste als
Ketzer mit dem Verbrennungstode
rechnen. Das schöne Märchen vom
Lehmkneter ist heute nur noch für
Kinder in den Sonntagsschulen geeignet.

Seit Darwin 1859 sein umstürzendes

Werk (Die Entstehung der Arten,
Red.) veröffentlicht hatte, nämlich
dass sich das Leben aus niederen zu
höheren Formen entwickelt hat, der
Mensch also nicht ein aus dem Nichts
(oder aus Lehm) geschaffenes Wesen
sei, sondern sich über Jahrtausende
langsam zu dem entwickelt hat, was
er heute ist, musste auch dieser
Aberglaube weichen. Dass auch die Erde
sich über Jahrmilliarden entwickelt
hat und diese Entwicklung noch lange

nicht abgeschlossen ist, auch das

wissen wir heute. Auch die Erde wurde

nicht am Tag X von einem Geist
geschaffen. Selbstverständlich hat die

Theologie heute diese Erkenntnisse
akzeptiert und auf die eigene Mühle

umgeleitet: Im Hintergrund geistert
noch immer der allmächtige Schöpfer

herum.»
«Agitation/Focus» erläuterte hernach,
dass sich der Aberglaube seit jeher
auf Unwissenheit begründet. Als die
Wissenschaft der Wetterkunde noch
nicht existierte, wurden Donner,
Regen, Blitz, Erdbeben und andere
Naturgewalten den geheimnisvollen
Mächten der Götter zugeschrieben.

Diese Götter mussten, damit sie günstig

auf das Naturgeschehen einwirkten,

beeinflusst werden. Diese
Beeinflussung war die Aufgabe der
damals entstandenen Priesterklasse. Im
Verlaufe der Jahrhunderte machten
die Wissenschaften jedoch gewaltige
Fortschritte; das Priestertum wurde
gezwungen, sich den neuen Erkenntnissen

anzupassen. Somit gerieten
die alten Götter allmählich in
Vergessenheit, das heisst sie wurden durch
das aufkommende Christentum
ersetzt. «Das im Jahre 325 durch das
Nicäische Konzil in den Grundthesen
bereinigte Christentum entsprach den
Bedürfnissen des Feudalismus und
verbreitete sich mit dessen Entwicklung.

Aus einer religiös-sozialethischen

Gemeinschaft wurde eine
politisch-wirtschaftliche Machtorganisation,

die ihre Macht unter anderm
auch durch Kreuzzüge verbreitete.
(Trotzdem ist das Christentum heute
keineswegs die Weltreligion, sondern
es gibt heute noch viele Religionen,
die natürlich alle Anspruch auf die
alleinseligmachende Wahrheit haben.)
Als sich das Bürgertum entwickelte,
entwickelte sich auch die protestantische

Ketzerei gegen den feudalen
Katholizismus. Diese Ketzerei liess sich
sowenig unterdrücken wie das
aufkommende Bürgertum. Das Christentum

war in ein neues Stadium getreten,

in sein letztes. Der Widerstand
des Katholizismus wurde mit Waffengewalt

gebrochen. Auch in der
Schweiz wurde er in der bürgerlichen
Kulturrevolution um 1870 schliesslich
besiegt. Der weltliche Staat
übernahm die Führung, die Glaubens- und
Gewissensfreiheit wurde eingeführt,
die Schule der Macht der Kirche
entrissen, die Zivilehe eingeführt usw.
Der Fortschritt ist den engstirnigen,
gottesfürchtigen Hirten der
Innerschweiz in die granitnen Schädel
unbarmherzig eingeprügelt worden.
Dagegen konnte sie auch der Herrgott
nicht in Schutz nehmen. Sie wurden
der Zentralgewalt des Bundes
unterworfen, aufsässige Pfaffen kurzerhand

aus dem Land gejagt. Als sie
dies schliesslich akzeptiert hatten,
durften sie weiter ihrem bigotten
Aberglauben frönen (auch heute
noch). Trotzdem hält sich der religiöse

Aberglaube in den Köpfen der
Menschen auch noch in der heutigen
Zeit. Aber es ist mehr und mehr
ersichtlich, wie er zerbröckelt. Heute

72



weiss jedes Kind, dass Medikamente,
Hygiene, Operationen und andere
Eingriffe in die Natur weit mehr helfen

gegen Krankheiten als noch so
inbrünstiges Beten. Jede Regierung
würde Kopfschütteln oder Gelächter
auslösen, würde sie gegen eine sich
ausbreitende Seuche, wie das im 16.

Jahrhundert noch die hochwohlgebo-
rene Obrigkeit in der Schweiz verordnete,

Bettage anstatt Impfaktionen
organisieren. Pharmazeutika, die chemische

Industrie, die Technik und
Wissenschaft haben das Beten
besiegt.»

Gläubige mögen mit guten Gründen
einwenden, dass dieser Fortschritt ja
sehr «schön» sei, und dabei auf die

Zerstörung und Beschmutzung der
Umwelt hinweisen. Dieser Einwand

könnte vorerst verlockend sein. Wenn

man aber die Zustände des Mittelalters

mit den heutigen vergleicht, so

muss man trotz allem zugeben, dass

heute kein vernünftiger Mensch mehr

die Lebensbedingungen unserer
Vorfahren herbeisehnt. «Agitation/Focus»

meint dazu mit Recht: «Nicht
zurück (zur Natur z. B.), sondern
vorwärts muss die Entwicklung gehen.
Nicht die Natur soll den Menschen

beherrschen, sondern der Mensch die

Natur. Die Entwicklung der Menschheit

bestand seit jeher darin, dass das

menschenähnliche Wesen der
Urgesellschaft in seinem ununterbrochenen

Kampf ums Ueberleben nicht nur

passiv der Natur unterworfen war,
sondern selbst auf sie einwirkte.
Indem der Mensch die Natur und damit
die Bedingungen seiner eigenen
Existenz veränderte, veränderte auch er
sich selbst. Der Mensch der Urzeit ist
nicht der gleiche wie der heutige, der

heutige nicht der gleiche wie noch

vor wenigen Jahrzehnten.»
In der gleichen Ausgabe des erwähnten

Presseorgans erschien das Ergebnis

einer Umfrage in der zürcherischen

Gemeinde Volketswil: «Wer

geht noch in die Kirche? Gemäss

einer Befragung in Volketswil (Göh-
nerswil) gehen nur 10 Prozent der
Befragten regelmässig in die Kirche. 21

Prozent gehen gelegentlich und 38

Prozent selten zur Kirche. Die restlichen

31 Prozent besuchen die Kirche
nicht. Auch andere kirchliche
Veranstaltungen werden von den Befragten
nur zu einem geringen Teil besucht.

(Nie: 66 Prozent, selten: 23 Prozent,
manchmal: 9, oft: 2 Prozent).»

In einem mit «Trennung von Kirche
und Staat» unterbetitelten Beitrag
machte «Agitation/Focus» darauf
aufmerksam, dass im heutigen Fiskalsystem

die «natürlichen Personen»
(physische Personen, Menschen als

Träger von Rechtsbeziehungen, Red.)
der Kirchensteuer durch den Kirchenaustritt

entgehen können, während die
«juristischen Personen» (z. B.

Aktiengesellschaften, Stiftungen, Vereine
usw.) aber nach wie vor indirekt für
Kultuszwecke zur Kasse gebeten werden

können, obwohl sie gar nicht in

der Lage sind, kirchliche Dienste in

Anspruch zu nehmen. Eine strikte
Trennung von Kirche und Staat sei
deshalb dringend vonnöten. Ob diese
Trennung faktisch viel ändert, bleibe
vorderhand noch dahingestellt. Ein

Vorbehalt darf nicht einfach unter den
Tisch gewischt werden: «Allerdings
muss man bedenken: Auch bei
vollständiger Trennung von Kirche und

Staat bleibt das eine rein formale
Massnahme, solange Religion und

Aberglaube in den Köpfen weiterspuken.

Die Kirche wird ihren Einfluss
indirekt weiter ausüben, auch wenn
sie als Organisation abseits steht.»
Diese träfe Aussage mag uns Freidenker

vielleicht schmerzlich berühren.
Ob es uns gefällt oder nicht, sie
entspricht der Wirklichkeit. In der
UdSSR, also in einem Staat, welcher
den Atheismus begünstigt, sehen sich
die Behörden einer immer grösser
werdenden Woge von Religiosität
seitens der Bevölkerung gegenüber. Dabei

handelt es sich beileibe nicht nur
um Personen im Rentneralter, welche
sich zu einem Dogma bekennen,
sondern vielmehr, um solche, die aktiv im

Berufsleben stehen und sogar der
Partei angehören. Laut Artikel 124 der
Verfassung (Grundgesetz) der Union
der Sozialistischen Sowjetrepubliken
müssen die Kirchen in der UdSSR

vom Staat und die Schulen von der
Kirche getrennt sein, um die
Gewissensfreiheit der Bürger zu sichern.
Die Freiheit der Ausübung eines
religiösen Glaubens und der antireligiösen

Propaganda muss gewährleistet
sein. Rechtlich haben die Sowjetbehörden

keine Handhabe, gegen ihre
gläubigen Bürger vorzugehen, solange

letztere nicht staatsgefährdend
sind. Gewaltanwendung bewirkt nur
die Schaffung von Märtyrern einerseits

und entblösst die Schwäche und
Unsicherheit der Machthaber ander¬

seits. Ein religiöses Dogma wird erst
verschwinden, wenn kein Bedürfnis
mehr danach besteht; Bedürfnisse
irgendwelcher Art lassen sich aber
nicht durch Zwangsmassnahmen
unterdrücken. Verbotene Früchte
schmecken im allgemeinen besser als
andere. Toleranz und sachliche
Aufklärungsarbeit sind die besten Waffen

gegen den Aberglauben. Es liegt
also in unserem Interesse, wenn wir
entschlossen für die fundamentalsten
Rechte wie Glaubens-, Gewissens-,
Rede-, Presse- und Informationsfreiheit

einstehen! Max P. Morf

Der Tod Jesu

Im Brückenbauer vom 26. 7. 74
erschien ein längerer Bericht: «Starb
Jesus in Kaschmir?» Es ist das
Problem, das keineswegs neu ist. Ob
Jesus überhaupt am Kreuz gestorben
ist, ob er nach seiner «Auferstehung»
in andere Länder gezogen sei und
dort begraben liege. Dies sind keine
neuen Erkenntnisse; denn es gibt
Andeutungen im Koran, es liegen alte
Berichte vor, die im christlichen
Bereich wohlweislich verschwiegen worden

sind, und selbst der Bericht über
die Kreuzigung im Neuen Testament,
enthält merkwürdige Andeutungen
und Widersprüche. Dort sprechen die
Juden davon, dass «der letzte Betrug
ärger denn der erste» werde. Damit
ist die Entfernung Jesus aus dem Grabe

gemeint (Math. 27, 64). Das
Merkwürdige, dass Jesus gerade nach der
Annahme des Essigschwammes
vorzeitig am Kreuz gestorben sein soll,
weist vielleicht auf Betäubungsmittel
hin.
Nun, uns Freidenker kann es im Grunde

genommen gleichgültig sein, ob
Jesus am Kreuz oder in Kaschmir
gestorben ist. Unsere Bedenken gegen
jeden dogmatischen Glauben, an
mythologische Erzählungen sind tiefer
verwurzelt und liegen in den
Widersprüchen mit den Naturgesetzen einerseits

und der Oberflächlichkeit, das
Wesen des Menschen nicht aus ihm
selbst zu verstehen, sondern aus
angenommenen überirdischen Wesen.
Wir sehen in den Menschen hinein
und erkennen dort die ethischen
Grundsätze, die geistigen Fähigkeiten,
das seelische ästhetische Empfinden
als Möglichkeiten seiner Existenz. Diese

stehen zwar im Widerstand mit
auch den Menschen eigenen selbst-

73


	Es knistert im Gebälk

