
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 57 (1974)

Heft: 9

Artikel: Freidenker im Umbruch unserer Zeit : (Schluss folgt) [Teil 1]

Autor: Hollitscher, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer

Nr. 9 57. Jahrgang

Es knistert im Gebälk

«Ratio humana»

Der Tod Jesu

Das Glaubensbekenntnis der
Aarau, September 1974 Vegetarier

Freidenker im Umbruch unserer Zeit
Wenn einer frei zu denken entschlossen

und imstande ist, erhebt sich
sogleich die Frage: Frei wovon und frei
wozu will er sein? Die Freiheit von
religiösen Bindungen allein befreit noch
nicht von allen das Denken hemmenden

Voreingenommenheiten. In unseren

Tagen und Landstrichen verlieren
viele ihre traditionellen Glaubensbindungen,

ohne zugleich
wissenschaftlich-begründbare Ueberzeugungen zu

gewinnen, die ihrer Orientierung dienen

und sie beim Handeln anleiten
könnten.
Offenbar wäre aber gerade dies erst
wahrhafter Freiheitsgewinn: Kann man
doch, einem Bonmot zufolge, nur dann
tun, wie man will, wenn man weiss
und will, was man kann! «Einsicht in
die Situation und die sich in ihr
eröffnenden Möglichkeiten machen erst
sachkundiges Urteilen und fortschrittdienliches

Handeln möglich und damit
die nicht bloss negativ bestimmte,
sondern positiv vollzogene Freiheits- und

Befreiungstätigkeit.»
Für die «Freidenker im Umbruch
unserer Zeit» — so lautet das mir
gestellte Thema — ist daher (wie stets)
eine richtige Diagnose des
Gegenwartszustandes die Voraussetzung für
die begründete Prognose des Erreichbaren;

und die Prognose ist wiederum
Voraussetzung für die zielbewusste
Verwirklichung des als möglich
prognostizierten, erwünschten Zustandes,
in unserem Falle: Die Humanisierung
des Menschengeschlechts.
Dieses Ziel erscheint uns nicht bloss
wünschenswert, sondern auch erreichbar,

da der mit wissenschaftlicher
Objektivität feststellbare Bewegungssinn

der Geschichte, also die tatsächliche
Bewegungsrichtung und Aktivität der
Geschichtemachenden, eine, wenngleich

oftmals im Zauderrhythmus
erfolgende Humanisierung seit den
Tagen der Hominisierung, der
Menschwerdung, der Emporarbeitung aus dem

Tierreich, erkennen lässt: Die allmähliche

Herausforderung und Bildung der
schöpferischen Kräfte der Menschen,
also ihre Fähigkeit zu produzieren, zu
erkennen, zu erfinden, künstlerisch zu
schaffen, moralisch-politisch zu
entscheiden.

Dass wir uns dabei heute in einem
«Zeitenumbruch» finden, in einem
Uebergangszeitalter, empfinden immer
mehr Menschen deutlich. Sie fühlen
also, dass es, global und oftmals auch
lokal gesehen, so nicht weitergehen
kann wie bisher, und dass es anders
werden muss, wenn es besser werden
soll.
In einer Welt, in welcher durch den
Imperialismus in Unterentwicklung
gehaltene Hunderte Millionen fehlernährt
sind oder gar hungern, wobei in den
imperialistischen «Mutterländern»
selbst die Massen höchst stiefmütterlich

behandelt werden, sind enorme
Produktivkräfte entwickelt worden, die
bei vernünftigem Einsatz ein
menschenwürdiges Leben für alle gewährleisten

könnten; zugleich aber wurden
ebenso enorme Destruktivkräfte
entfesselt, deren Missbrauch das Ende
der zivilisierten Menschheitsgeschichte

und damit aller freien Gedanken
bedeuten würde. In solcher Lage muss
klar und scharf nachgedacht werden.
Allerdings gibt es da sehr fehlerhafte
Diagnosen seitens voreingenommener

Diagnostiker und dementsprechende
falsche Prognosen wie irreführende
Empfehlungen. Grob genommen lassen

sich drei Gruppen von
Fehleinschätzungen des Charakters unseres
Uebergangszeitalters unterscheiden:
technologistische, soziologistische und
biologistische wollen wir sie nennen.
Die technologistischen, also die
technisch-technologischen Aspekte
verabsolutierenden Fehldeutungen schliessen

an die schulmässige Periodisie-
rung der Geschichte in die Stein-,
Bronze- bzw. Kupfer- und Eisenzeit an
(die für die Frühperioden der
Geschichte nicht ohne Kennzeichnungswert

ist) und setzen die Aufgliederung
nach Werkstoffen und Werkzeugen
über eine sogenannte Dampf- und
Elektrizitätszeit in noch moderner
klingende Namen für die Gegenwart fort.
Da wird, je nach Vorliebe, von einer
«Kunststoffperiode» geredet, von dem
«Atomzeitalter», von einer «Kosmischen

Aera», der «Computer- bzw.
Automaten- oder technotronischen
Epoche» (aus «technisch» und
«elektronisch» ist der letzte genannte Hy-
brid-Begriff gebildet), und so werden
die im Zuge des wissenschaftlich-technischen

Fortschritts unserer Tage
geschaffenen Produktivkräfte, ohne
Berücksichtigung der ökonomisch-gesellschaftlichen

Verhältnisse, unter denen
sie gebraucht oder missbraucht werden,

für hinreichende Charakterisierungen

unseres Uebergangszeitalters
ausgegeben.
Der technologistische Fehler geht
oftmals nahtlos in den soziologistischen
über, welcher soziologische Kategorien

unkonkret und unhistorisch zum

69



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

Periodisieren verwendet. Da wird die
Gegenwart — unbeschadet des
Gegensatzes zwischen sozialistischen
und nichtsozialistischen und bei den
letzteren des Unterschieds zwischen
entwickelten und unterentwickelten
Ländern — als die Zeit der
«Industriegesellschaft» beschrieben, auf die hin
angeblich Sozialismus wie Kapitalismus

«konvergiere», wobei je nach
Geschmack der soziologisierenden Autoren

diese angebliche «Konvergenz»
positiv, aber auch negativ, schätzend
oder abschätzig bewertet wird.
Andere wiederum sehen die
Industriegesellschaft bereits durch eine
«nachindustrielle» abgelöst, in der die
Produktion zugunsten der Dienstleistungen

entscheidend zurücktreten müsse
— und dies angesichts des Hungers,
der Wohnungsnot, des Mangels an
Kleidung, an Krankenhäusern und so
vielen anderen lebensnotwendigen
Gütern unter fast der Hälfte der
Erdbewohner!

Erschreckt durch die Plan- und
Rücksichtslosigkeit des Wirtschaftens
fordern seit neuestem (1970) einflussreiche

Ideologen dieser Schule anstelle
des von ihnen bisher vergötterten
maximalen Wachstums des Brutto-Sozial-
Produkts plötzlich das, was sie «Null-
Wachstum» nennen, also ein endgültiges

Moratorium für die industrielle
Entwicklung der Zurückgebliebenen,
und eine Umpolung der «Konsumgesellschaft»,

von der sie bisher
schwärmten, auf den Verzicht —
versteht sich: den Verzicht der Armen!
Sieht man in der Soziologie vom
Wesentlichen ab, den konkreten
ökonomisch-gesellschaftlichen Wurzeln des
heute weltweit werdenden Uebergangs
von antagonistischen zu kooperativen
Formen des Wirtschaftens und
Lebens, so werden diese soziologisti-
schen Fehldeutungen der tatsächlich
vollzogenen und sich vollziehenden
Umbrüche unserer Zeit unvermeidlich.
Die biologistische Missdeutung
schliesslich unserer Uebergangszeit
stellt eine neue Variante des
sogenannten Sozial-Darwinismus dar, der
seinerzeit Darwins geniale biologische
Lehre vom «Kampf ums Dasein»
(Struggle for life) und dem «Ueberle¬

ben der Tauglichsten» (survival of the
fittest) auf das noch optimistisch
gestimmte Bürgertum und seine
Konkurrenzkämpfe völlig unberechtigterweise

übertragen hatte — ist doch
dieser Kampf unter Menschen den
ökonomischen Gegebenheiten
entwachsen und nicht den biologischen!
In der Abstiegsphase der bürgerlichen
Gesellschaft tritt Pessimismus und
Weltuntergangsstimmung unter ihren
Verteidigern auf. Während die erwähnten

soziologisierenden «Null-Wachs-
tums»-Propheten bei ihren Zukunfts-
Computer-Berechnungen die kapitalistische

Gesellschaft als in ihrer
sozialökonomischen Struktur unveränderbar
einprogrammieren, stützt sich der
Pessimismus der heutigen «Sozial-Darwi-
nisten» auf die Behauptung, «dem
Menschen komme an sich eine
bösartig-destruktive Natur zu, er sei im
Grunde ein jähzorniger,
atomwaffenschwingender Affe» (ein «nackter»
Affe wird schelmisch hinzugefügt); die
Lebens- und Ueberlebensfrage der
Jetztzeit sei, ob es gelingen werde,
diese angeblich biologisch in ihm
angelegte Aggressivität wirksam zu hemmen.

Die eben genannte weitverbreitete
Doktrin — der Indoktrinierung mit ihr
stehen alle Massenmedien des
«Westens» offen — kann sich keineswegs
auf Beobachtungen des Verhaltens
frei lebender Menschenaffen von heute

oder auf zuverlässige Deutungen
des Lebens der Vormenschen stützen,
von denen den Anthropologen zwar
fossile Werkzeuge, nicht aber als Waffen

für institutionalisierte Kriege
identifizierbare Geräte bekannt sind.
(Nebenbei gesagt: Die rezenten — heute
lebenden Menschenaffen: Schimpansen,

Bonobos, Gorillas, Orang-Utans,
Gibbons — sind zueinander meist
besonders freundliche Wesen und
ähneln keineswegs in ihrem Verhalten
den «Dschungel»-Verhältnissen im

Imperialismus und seinen gesellschaftlichen

Aggressionen.)
Studiert man die Genealogie der Doktrin

vom «Bösen im Menschen», so
stösst man vielmehr auf die antike
Meinung, derzufolge der Mensch des
Menschen Wolf sei; auf die uns
Freidenkern wohlbekannte
jüdisch-christlich-islamische Erbsündenlehre der
Bibel und des Korans; auf deren
mittelalterliche Exegesen; auf die im
Frühkapitalismus naheliegende Ideologie
vom Kampf aller gegen alle; und auf
die unter dem erschütternden
Eindruck der Greuel des Ersten Welt¬

krieges konzipierte psychoanalytische
Lehre vom Aggressionstrieb, die bald
darauf in die vom angeblich dem
Leben entgegengesetzten Destruktionsoder

Todestrieb uminterpretiert wurde.
All diese Ideologien projizieren
zeitgenössische soziale Vorgänge in die
— sei es religiös, sei es biologisierend
gedeutete — Menschen-«Natur»,
schreiben dieser vorgeblichen Natur
zu, was vielmehr von Menschen in
ihrer Geschichte gemachte «Kultur»-
Formen sind, und wirken so der
humanistischen Einsicht entgegen, dass
des Menschen gesellschaftliche
Lebensverhältnisse veränderlich und
veränderbar sind und heute die Zeit
angebrochen ist, da gesellschaftliche
Ausbeutung, Unterdrückung,
Unterwerfung aus der Geschichte gebannt
und — wie Marx es einst in seiner
Religionskritik formulierte — die Verhältnisse

umgeworfen werden können, «in
denen der Mensch ein erniedrigtes,
ein geknechtetes, ein verlassenes, ein
verächtliches Wesen ist».

Uebrigens, wenn da vom in der
Einzahl und «Bösen» die Rede ist, darf
die katholische Kirche nicht fehlen.
Anstatt die konkreten Ursachen bösen
Handelns, bösartiger Einrichtungen und
unmenschlicher Bedingungen von
hoher Stelle aus aufzuweisen und beim
Namen zu nennen, wird auf deren
mystifizierende Personifizierung
zurückgegriffen und der von so vielen
Gläubigen längst totgeglaubte Satan wieder

erweckt.
Nicht nur sei Gott nicht tot, wird
versichert, sondern auch der Teufel, «der
Böse» lebt. In einer Ansprache während

der Generalaudienz vom 15.
November 1972 hatte Papst Paul VI.,
erzählt eine katholische Zeitschrift, seinen

gespannt lauschenden Zuhörern
vom Teufel berichtet, vom Dämon, vom
mysteriösen Feind, vom Prinzip des
Bösen, vom Allerverderber: «Er ist der
Feind Nr. 1, der Versucher schlechthin»,

führte der Papst aus. «Wir wissen,

dass es dieses dunkle,
verwirrungstiftende Wesen tatsächlich gibt,
und dass es noch immer mit mörderischer

Schlauheit am Werk ist. Er ist
der verborgene Feind, der Verwirrung
und Unglück in die Menschheitsgeschichte

sät. Er ist der raffinierte
Ränkeschmied, der das sittliche
Gleichgewicht im Menschen stört. Er
ist der verräterische und listige
Zauberer, der sich in uns einzuschmeicheln

versteht und über die Sinne, die
Phantasie, die Begierde, über das
utopische Denken und über ungeordnete

70



soziale Kontakte im Bereich unseres
Handelns, um uns zu Abirrungen zu
verleiten.»
Da haben wir's! Offenbar ist da nicht
nur das Böse jenseitig personifiziert,
anstatt diesseitig sozial verstanden
und geortet, sondern auch der politische

Kampf gegen das Böse
«utopisch» und als «sozial untergeordnet»
verteufelt worden.
Neben solchem Rückgriff auf längst
für vergessen Gehaltenes gibt es dazu

noch Religions-Ersatzdoktrinen, die,
sich auf die kosmische Technik und
Wissenschaft berufend, alte Mythen
und Dogmen, pseudomodern auffrisiert,

unter die lesenden und
fernsehenden Massen bringen. Die Götter,
so hört man's da, seien durchwegs
real gewesen: Uebermenschlich
gescheite Astronauten von anderen
Gestirnen, die in prähistorischen Zeiten
auf Erden handelten und seit ihrem
Abflug Erinnerungen an sich, gleichwie

materielle Spuren von sich, zu-
rückliessen.
Solche vergeblichen Spuren werden
von ihren Verkündern zusammengetragen

aus Archäologie und Historie,
wobei die Funde dieser Wissenschaften

auf das Erstaunlichste strapaziert
werden. Da wurde etwa eine
Grabkammer unter dem «Tempel der
Inschriften» der Maja-Ruinenstadt Pa-
lenque in Mexiko gefunden. Die
Seitenwände tragen 9 in Relief-Technik
ausgeführte Gestalten in reichem Zierrat,

deren Bezug auf die Regengötter
für den Fachmann unverkennbar ist.
Auf einer Steinplatte, die einen riesigen

Sarkophag bedeckt, sind Darstellungen

zu sehen, die aus der Maja-
Ikonographie wohlbekannt, durch
Vergleich mit anderen Kunstwerken der
Maja-Kultur identifizierbar sind.
Jedoch die pseudo-wissenschaftlichen
Deuter wollen aus dem Regengott
einen raumfahrenden Astronauten
machen, und zu diesem Zweck drehen
sie in ihren, wichtige Details überdies
noch wegretouchierenden Wiedergaben

die Bilder der Sargplatte, entgegen

dem Baubefund, um 90 Grad und
lassen so die Figur auf einer «Rakete»
— gleich wie auf einem Motorrad —
«reiten», anstatt dass sie, wie vom
Bildhauer beabsichtigt, dem Himmel
liegend zuschwebt, einem Himmelsfeld,

das zudem mit den Symbolgehalt
«Wasser» ausdrückenden Jadestük-
ken übersät ist.

So wird der Regengott in einen
Kosmonauten umfunktioniert und — nebst
zahlreichen anderen, analog gehand¬

habten «Zeugnissen» — zur Begründung

der Auffassung herangezogen,
dass die Religionen kein «verkehrtes
Weltbewusstsein» darstellen, sondern
Reminiszenzen an höhere Wesen von
fernen Welten, also vulgär-«materia-
listisch» zu deuten sind!
Angesichts der Säkularisierung der
Religion, die heute Massenausmasse
erreicht, wird so ein neuer Glaube

Es knistert im Gebälk

Die etablierten, vom Staat unterstützten

Kirchen in der Schweiz werden je
länger je mehr zur Zielscheibe einer
beissenden Kritik, ja sogar Feindschaft

seitens verschiedener
politischer, philosophischer, ja selbst
religiöser Kreise. Wir Freidenker haben
wohl als eine der ersten Bewegungen
gegen das Staatschristentum Stellung

bezogen und eine strikte Trennung

von Kirche und Staat gefordert.
Jahrzehntelang stand die FVS praktisch

einsam an der Front und musste

viele Angriffe und Verleumdungen
über sich ergehen lassen. Seit einiger

Zeit hat sich die Lage allerdings
verändert; wir sind nicht mehr die
einzigen, die es wagen, an den Mauern
des vom Steuersäckel unterhaltenen
dogmatischen Gebäudes zu rütteln.

Aus verschiedenen, einander
gegenübergesetzten politischen Lagern
haben wir indirekte Schützenhilfe erhalten.

Dies will absolut nicht heissen,
dass die betreffenden Leute unsere
Gesinnung teilen, sondern nur, dass
die Kirche es neuerdings mit einer
mannigfaltigen Gegnerschaft zu tun
hat. Die von der staatlichen Futterkrippe

zehrenden Religionsvertreter
sind in einer wenig beneidenswerten
Lage. Von der extremen Linken bis

zur äussersten Rechten werden sie
beschossen: die «Nationale Aktion»
bezichtigt die Kirohen des Verrats am
Schweizervolk wegen ihrer
fremdarbeiterfreundlichen Haltung, welche
einzig und allein nur den Interessen
der Industriebarone diene; in einer
der letzten Ausgaben von «Volk und
Heimat» wurde den protestantischen
und katholischen Landeskirchen der
Fehdehandschuh hingeworfen. Die

«Republikaner» klagen den Vatikan
der Charakterlosigkeit und der Anpassung

an den Marxismus an wegen der
Kaltstellung von Kardinal Mindszen-

weithin verbreitet, der zwar sicher nur
kurzlebig sein wird, aber dennoch
unsere Aufmerksamkeit verdient, zumindest

als Beispielfall für einiges noch
zu Erwartende.
Doch genug der Fehldeutungen unseres

Umbruch-Zeitalters!
Dr. Dr. h. c. Walter Hollitscher, Wien

(Schluss folgt)

ty, Primas von Ungarn. An Handel und
Industrie interessierte Kreise Messen
in «Finanz und Wirtschaft» ihre Wut
gegen die reformierte Kirche aus, welche

den Weltkirchenrat finanziell
unterstützt, der, seinerseits, mit
Millionenbeträgen Guerillaorganisationen
wie z.B. der «Frelimo» im portugiesischen

Mozambique unter die Arme
greift. Die klassenkämpferische Linke

ihrerseits betrachtet die Landeskirchen

als ein Instrument des Kapitals,
welches sich deren bedient, um das
Proletariat (die Masse der
lohnabhängigen Werktätigen) damit zu
vertrösten, dass es nach all dem ihm
gegenüber begangenen Unrecht auf
Erden im Himmel mehr als reichlich
entschädigt würde. Im englischen
Sprachbereich wird das sprichwörtlich

so ausgedrückt: «To get pie in
the sky, after we die» (Den Kuchen im
Himmel erhalten, nachdem man
gestorben ist).
Wie wir sehen, rekrutiert sich die
neue Gegnerschaft der von der
Oeffentlichkeit subventionierten Religion
in erster Linie aus Leuten, denen es
nicht so sehr um das freie, von einem
dogmatischen Schema, unabhängige
Denken geht, sondern deren Interesse

in der Verfolgung politischer oder
wirtschaftlicher Ziele liegt.
Dass diese Herrschaften ausser ihrer
negativen Haltung den Kirchen
gegenüber nichts oder nur wenig miteinander

gemeinsam haben, liegt auf
der Hand. Die «Nationale Aktion» und
die «Partei der Arbeit» liegen einander

diametral gegenüber; beide sind
sich aber darüber einig, dass die
schweizerische Politik grösstenteils
von wirtschaftlichen Interessengruppen

bestimmt wird. Industrielle und
Bankiers, die sich um «Finanz und
Wirtschaft» scharen, verurteilen vehement

die von den Kommunisten unter-

71


	Freidenker im Umbruch unserer Zeit : (Schluss folgt) [Teil 1]

