Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 56 (1973)

Heft: 3

Artikel: Mord - wer immer ihn begeht - bleibt Mord [...]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

beim religiosen? «Versuchen wir die
religiébsen Lehrsatze mit demselben
Mass zu messen. Wenn wir die Frage
aufwerfen, worauf sich ihr Anspruch
grundet, geglaubt zu werden, erhal-
ten wir drei Antworten, die merkwir-
dig schlecht zusammenstimmen. Er-
stens, sie verdienen Glauben, weil
schon unsere Urvéater sie geglaubt ha-
ben, zweitens besitzen wir Beweise,
die uns aus eben dieser Vorzeit uber-
liefert sind, und drittens ist es uber-
haupt verboten, die Frage nach die-
ser Beglaubigung aufzuwerfen. Dies
Unterfangen wurde friher mit den al-
lerhartesten Strafen belegt, und noch
heute sieht es die Gesellschaft un-
gern, dass jemand es erneuert.»
Freud geht hier mit Paul Thiry d’Hol-
bach einig, der in seinem Werk «Das
entschleierte  Christentum»  diesel-
ben Feststellungen gemacht hat. «Die-

lungen unseres Kulturbesitzes, die die
grosste Bedeutung fir uns haben
kénnten, denen die Aufgabe zugeteilt
ist, uns die Ratsel der Welt aufzukla-
ren und uns mit den Leiden des Le-
bens zu verséhnen, dass gerade sie
die allerschwéchste Beglaubigung ha-
ben. Wir wiirden uns nicht entschlies-
sen kénnen, eine fur uns so gleichgtl-
tige Tatsache anzunehmen, wie dass
Walfische Junge gebéren anstatt Eier
abzulegen, wenn sie nicht besser er-
weisbar ware».

In bezug auf das soeben Ausgefiihrte
beschaftigte sich Freud mit dem Pha-
nomen des Zweifels: «Dieser Sachver-
halt ist an sich ein sehr merkwirdi-
ges psychologisches Problem. Auch
mdge niemand glauben, dass die vor-
stehenden Bemerkungen (ber die Un-
beweisbarkeit der religiésen Lehren
etwas Neues enthalten. Sie ist zu je-

komplizierten Aufbau der Wahnidee,
auch von dieser. An der Wahnidee
heben wir als wesentlich den Wider-
spruch gegen die Wirklichkeit hervor,
die |lllusion muss nicht unbedingt
falsch, das heisst, unrealisierbar oder
im Widerspruch mit der Realitat sein.
Ein Birgermadchen kann sich zum
Beispiel die lllusion machen, dass ein
Prinz kommen wird, um sie heimzuho-
len. Es ist moglich, einige Falle die-
ser Art haben sich ereignet. Dass der
Messias kommen und ein goldenes
Zeitalter begrinden wird, ist weit we-
niger wahrscheinlich; je nach der per-
sonlichen Einstellung des Urteilen-
den wird er diesen Glauben als lllu-
sion oder als Analogie einer Wahn-
idee klassifizieren... Wir heissen al-
so einen Glauben eine lllusion, wenn
sich in seiner Motivierung die
Wunscherflllung vordrangt, und se-

Mord - wer immer ihn begeht - bleibt Mord und
muss so genannt werden!

ser dritte Punkt muss unsere stark-
sten Bedenken wecken. Ein solches
Verbot kann doch nur die eine Moti-
vierung haben, dass die Gesellschaft
die Unsicherheit des Anspruchs sehr
wohl kennt, den sie flr ihre religio-
sen Lehren erhebt. .. Wir sollen glau-
ben, weil unsere Urvater geglaubt ha-
ben. Aber diese unsere Ahnen waren
weit unwissender als wir, sie haben
an Dinge geglaubt, die wir heute un-
moglich annehmen kénnen. Die Mog-
lichkeit regt sich, dass auch die reli-
giosen Lehren von solcher Art sein
konnten. Die Beweise, die sie uns hin-
terlassen haben, sind in Schriften nie-
dergelegt, die selbst alle Charaktere
der Unzuverlassigkeit an sich tragen.
Sie sind widerspruchsvoll, (iberarbei-
tet, verfalscht; wo sie von tatsach-
lichen Beglaubigungen berichten,
selbst unbeglaubigt. Es hilft nicht
viel, wenn fir ihren Wortlaut oder
auch nur fir ihren Inhalt die Herkunft
von géttlicher Offenbarung behauptet
wird, denn diese Behauptung ist be-
reits selbst ein Stiick jener Lehren,
die auf ihre Glaubwirdigkeit unter-
sucht werden sollen, und kein Satz
kann sich doch selbst beweisen. So
kommen wir zu dem sonderbaren Er-
gebnis, dass gerade diejenigen Mittei-

der Zeit verspurt worden, gewiss auch
von den Urahnen, die solche Erb-
schaft hinterlassen haben. Wabhr-
scheinlich haben viele von ihnen die-
selben Zweifel genahrt wie wir, es la-
stete aber ein zu starker Druck auf ih-
nen, als dass sie gewagt hatten, die-
selben zu aussern. Und seither haben
sich unzahlige Menschen mit den nam-
lichen Zweifeln gequélt, die sie unter-
dricken wollten, weil sie sich fur ver-
pflichtet hielten zy glauben, sind viele
glanzende Intellekte an diesem Konflikt
gescheitert, haben viele Charaktere an
den Kompromissen Schaden gelitten,
in denen sie einen Ausweg suchten.»
Im Kapitel VI folgerte Freud, dass die-
se religiosen Vorstellungen, die sich
als Lehrsatze ausgeben, nicht Nieder-
schlage der Erfahrung oder Endresul-
tate des Denkens sind, sondern Illu-
sionen, Erfullungen der Altesten,
starksten, dringendsten Wiinsche der
Menschheit. Er hob hervor, dass eine
Illusion nicht dasselbe wie ein Irrtum
sei und auch nicht notwendig ein Irr-
tum sein misse. «Fir die Illusion
bleibt charakteristisch die Ableitung
aus menschlichen Wiinschen, sie na-
hert sich in dieser Hinsicht der psy-
chiatrischen Wahnidee, aber sie
scheidet sich, abgesehen von dem

hen dabei von seinem Verhaltnis zur
Wirklichkeit ab, ebenso wie die lllu-
sion selbst auf ihre Beglaubigungen
verzichtet.» «Wenden wir uns nach die-
ser Orientierung wieder zu den reli-
giésen Lehren, so dirfen wir wieder-
holend sagen: Sie sind samtlich Illu-
sionen, unbeweisbar, niemand darf
gezwungen werden, sie fur wahr zu
halten, an sie zu glauben. Einige von
ihnen sind so unwahrscheinlich, so
sehr im Widerspruch zu allem, was
wir muihselig Gber die Realitat der
Welt erfahren haben, dass man sie —
mit entsprechender Bertiicksichtigung
der psychologischen Unterschiede —
mit den Wahnideen vergleichen kann.
Ueber den Realitatswert der meisten
von ihnen kann man nicht urteilen. So
wie sie unbeweisbar sind, sind sie
auch unwiderlegbar. Man weiss noch
zu wenig, um ihnen kritisch naherzu-
ricken. Die Ratsel der Welt ent-
schieiern sich unserer Forschung nur
langsam, die Wissenschaft kann auf
viele Fragen heute noch keine Ant-
wort geben. Die

wissenschaftliche Arbeit ist aber fiir
uns der einzige Weg,

der zur Kenntnis der Realitat ausser
uns fihren kann. Es ist wiederum nur

19



	Mord - wer immer ihn begeht - bleibt Mord [...]

