
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 56 (1973)

Heft: 7

Artikel: Wasch mir den Pelz...

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


menschlicher Erkenntnisse wurde diese

religiöse, übersinnliche Auffassung
überwunden. DieEvolutionstheorie von
Charles Darwin (1809—1882) machte
den Anfang zur Entschleierung der
alten Mythen. Heute wissen alle — mit
Ausnahme der religiösen Fundamentalisten,

der Wortgläubigen — dass
sich der Mensch aus dem Tierreich
entwickelte. Tierische affenähnliche
Vorfahren stiegen von den Bäumen,

gingen aufrecht und schufen
Werkzeuge. Sie veränderten, immer zielbe-
wusster bei der Arbeit werdend, ihre
Umwelt und wurden durch ihre Arbeit
erst zu Menschen. Die Anfertigung von
Werkzeugen aus Stein, Holz und
Knochen schuf den Menschen. Auch Tiere
arbeiten, aber sie erzeugen keine
Werkzeuge.
Es kam zur Herausbildung des
Bewusstseins und der Sprache. Das war
ein grosser qualitativer Sprung in der
Entwicklung der psychischen Tätigkeit.
Die vorderen Gliedmassen veränderten
und die Sinnesorgane vervollkommneten

sich. Das Auge, der Tastsinn und
das Gehör wurden schärfer. Adler und
Geier sehen weiter als der Mensch;
aber das menschliche Auge sieht an
den Dingen viel mehr, als das Adlerauge.

Das menschliche Gedächtnis
fixierte vieles und verwandelte sich in

die Logik des Denkens. Eine Zielsetzung

wurde so möglich. Das Bewusstsein

führte zum Begreifen der nächsten
sinnlich wahrnehmbaren Umwelt. Die

Sprache entstand, wodurch die
Kommunikation mit anderen Menschen
möglich wurde.

Bewusstsein und Sprache können
nicht getrennt werden, Materie und
Geist ebensowenig, sie sind eine
Einheit. Das Gehirn kann, so wie es die
Natur geschaffen hat, nicht menschlich
denken. Das ist erst möglich im
gesellschaftlichen Leben. Religiöse, also
idealistische Anschauungen sprechen
von der «Seele», die unabhängig sei
von der Materie und dem magnetischen

Feld; sie sei unsterblich und
ewig.

Aberdie Materialisten von heute sagen:
das Bewusstsein ist eine Funktion des
menschlichen Gehirns; das heisst
eines Nervenapparates, der aus 15
Milliarden Nervenzellen besteht. Sie
bilden mit den Nervenenden der Sinnesorgane

ein kompliziertes Netz mit vielen

Verbindungen. Das Gehirn ist ein
Organ des Bewusstseins, die höchste
Form der psychischen Widerspiegelung

der Wirklichkeit. Materialist sein,

heisst die objektive Wahrheit erkennen,

die uns durch die Sinnesorgane
erschlossen wird. Vermutungen führen
zu Hypothesen (Annahmen); deren
Begründung und Beweis verwandelt die
Hypothese in eine Theorie, das heisst in
ein System gewonnener Erkenntnisse.
Frau Dr. Hildesheimer schreibt von
naturwissenschaftlichen Theorien, «die
sich erst in der jüngsten Vergangenheit

gebildet und sich inzwischen
mehrfach gewandelt haben». Wie gut
ist es doch, dass es diese Wandlung
der Erkenntnisse gibt! Das gehört zum
Materialismus, währenddem sich
religiöse Dogmen nicht verändern.

Idealismus nennen viele Philosophen
die Vorstellung, Ideen entstünden
losgelöst von der Materie. Materialisten
hingegen haben die Auffassung, dass
es keine ausserhalb der Wirklichkeit
stehende und sie beherrschende Idee

gibt. Ständige Veränderung gilt in der
Welt, in der das Gesetz von der Erhaltung

von Mass und Energie gilt.
Die Begriffe «Idealismus» und
«Materialismus» sind nicht in jener vielerorts
populären Art aufzufassen, nach der
ein selbstloser Wohltäter ein Idealist
sei, hingegen ein selbstsüchtiger
Schlemmer voll Fress- und Sauflust
ein Materialist. Die von mir verwendeten

Begriffe Materialismus und Idealismus

stammen aus der Geschichte der
Philosophie. Abgrenzen wollen wir uns
aber von den Vulgärmaterialisten. Karl
Vogt (1817—1895) dozierte im letzten
Jahrhundert auch in Genf. Er schrieb
z.B.: «um mich hier einigermassen
grob auszudrücken: dass die Gedanken

in demselben Verhältnis etwa zum
Gehirn stehen, wie die Galle zur Leber
oder der Urin zu den Nieren.» Das ist

vulgär!
Frau Dr. Hildesheimer wirft einem
«Zweig der modernen Evolutionslehre
vor, dass er alles: Leben, Empfinden
und geistiges Schaffen auf Abwandlungen

chemischer Prozesse zurückführt.»

Wie hier in aller Kürze versucht
wurde darzutun, wird von uns gerade
diese Auffassung abgelehnt. Ebenso
aber auch der Dualismus wie ihn Frau
Dr. Hildesheimer vertritt. Ihre
Auffassungen werden seit einiger Zeit von
einer wachsenden Zahl von Progressiven

abgelehnt. Frau Dr. Hildesheimer
befürchtet « die kritiklose Übernahme
von Bildern und Begleittexten des
«Kuriers» durch die Entwicklungsländer»,
was sie «katastrophal» nennt. Nun,
immer mehr Menschen in den früheren
Kolonien des Westens werden in einem

zügigen Tempo kritischer. Katastrophal

aber ist die Übernahme der
Methoden des bewaffneten Krieges.

' Frau Dr. Hildesheimer meint, es sei
«nur ein gradueller Unterschied,ob man
Evolutionist sei oder ob man — wie es
ein Zweig der modernen Evolutionslehre

tut — innerhalb der materiellen
Stofflichkeit bleibt und alles Leben,
Empfinden und geistiges Schaffen auf
Abwandlungen chemischer Prozesse
zurückführt». Wir sprechen nicht vom
Stoff, sondern von der Materie und
sind eben nicht der Meinung, dass
alles Leben und geistige Schaffen nur
chemische Prozesse seien. Das taten
Vulgärmaterialisten im letzten und zum
Teil noch im 20. Jahrhundert.
Frau Dr. Hildesheimer meint, eine
«ethikfreie Wissenschaft ist nicht mehr
tragbar und müsste zu Folgen führen,
die den Satzungen der Menschenrechte

widersprächen». Einverstanden;
aber jener Materialismus, der das
Dominieren der menschlichen Vernunft
erstrebt, ist keineswegs ethikfreie
Wissenschaft! Wir Materialisten befinden
uns nicht im Widerspruch zu den
Menschenrechten der UNO. Konkret sorgten

wir z. B. mit anderen dafür, dass
endlich den Frauen in unserem Lande
das Stimmrecht im Staat gegeben
wurde, und jetzt setzten wir uns für die
Aufhebung des seit 1848 geltenden
Jesuitenverbots ein, weil wir für die
Gleichberechtigung aller Religionen,
also eines Menschenrechtes sind.

Einig bin ich mit Frau Dr. Hildesheimer,
wenn sie schreibt: «das aktuelle Thema

sei auch mit unserem Brief noch
lange nicht erschöpft». Der Dialog
wäre also fortzuführen. Emil Arnold

Wasch mir den Pelz

aber mach' ihn nicht nass. Das
ist die Devise, die sich offenkundig
die sechs Diözesansynoden der
Römisch-katholischen Kirche derSchweiz
für ihre vom 31. Mai bis zum 3. Juni
durchgeführte Arbeitssession zu eigen
gemacht haben. Die wesentlichen
Themen, die behandelt wurden, lauten:
Die Verantwortung der Kirche in der
Schweiz für Mission, Entwicklung und
Frieden; Ehe im Aufbau und Famlie in

einer Zeit des Umbruchs, endlich
Kirchenfreies Christentum, dienende und
arme Kirche, offene Kirche.
Zu all diesen Themen ist es keines-

51



wegs schwer, eine Reihe von
unverbindlichen und in jeder Richtung
auslegbaren Gemeinplätzen zu sagen, die
überraschend fortschrittlich klingen
und doch nichts oder nicht viel an der
bestehenden Lage ändern. Denn wo es
dabei um konkrete Probleme geht,
sind die Synoden sorgsam ausgewichen

und ihre diesbezüglichen
Formulierungen noch vorsichtiger geworden.
Sich an die wirklich heissen Eisen zu

wagen, davor hat man sich wohl gehütet.

Man hat sich feierlich zur Hilfe für
die Dritte Welt und zur Verantwortung
ihr gegenüber erklärt, was ja nichts
kostet.

Wo es dagegen um bestimmte Fragen
ging wie etwa das Waffenausfuhrverbot,

da wurde zwar in einer ersten Vorlage

zur diesbezüglichen EntSchliessung

gesagt «die Synode würde eine

zukünftige Lösung begrüssen, die
jeglichen Waffenexport aus der Schweiz
verhindert», aber in der Schlussfassung

dieser Entschliessung ist davon
nicht mehr die Rede, da heisst es nur
mehr, die Synode erwarte vom
Bundesrat eine strenge Auslegung der
Bestimmungen und sie ersucht die Christen

in der Schweiz den Bundesrat dabei

kräftig zu unterstützen.

Das Beispiel ist typisch dafür, wie die
Diözesansynoden heikle Probleme
angepackt haben. Ganz abgesehen
davon, dass viele der in der Schweiz zur
Diskussion stehenden wichtigen
gesellschaftspolitischen Probleme wie die

der Steuergerechtigkeit, Mitbestimmung,

des Bodenrechts überhaupt von
der dienenden, armen Kirche, die sich
in unverbindlichen Phrasen für
Menschenwürde und Menschenrechte
einsetzt, einfach totgeschwiegen werden.
Überall wurden die vorsichtigsten und
zurückhaltendsten Formulierungen
gewählt und das Bestreben zeigte sich

deutlich, dass die grosse Mehrheit der
Synodalen nur ja niemandem auf die

Hühneraugen treten wollte.

Es sei nun nicht bestritten, dass die
verschiedenen diözesanen Sachkommissionen

in ihren Vorlagen zu den

Fragen des kirchenfreien Christentums
und zum Kampf der Kirche gegen die
Armut recht begrüssenswerte und im

Vergleich mit der bisherigen Theorie
und Praxis eingenommenen Haltung
fortschrittlich anmutende Grundsätze
aufgestellt haben, übrigens auch, was
die Demokratisierung der Kirche anbetrifft.

Aber gerade hier darf nicht
vergessen werden, dass die Synoden
lediglich Konsultativorgane sind, nur

Empfehlungen aussprechen können,
aber keine Vorschriften erlassen, mit
denen sie die verkrusteten
Machtstrukturen der Kirche aufbrechen könnten.

Und alles, was aus Rom herübertönt,

hört sich nicht so an, als ob man
dort auch nur den leisesten Einbruch
in die kirchlichen Autoritätsstrukturen
zulassen würde.
In einem haben die Diözesansynoden
deutlich erfahren, wie sehr sie selbst
an die Autorität der Bischöfe gebunden

sind. Ihre EntSchliessungen
bedürfen ja der Zustimmung des zuständigen

Bischofs, um überhaupt
weitergeleitet zu werden und nicht einfach
in einer Schublade zu verschwinden.
Und da gab es einen bemerkenswerten
Zwischenfall. Sein Urheber ist natürlich

der sattsam bekannte Bischof Mamie

von Freiburg, der einer Resolution
seiner Diözesansynode sein Veto
entgegengesetzt hat. Diese Resolution
verlangte nämlich, dass die Verfahren
über die Massnahmen gegen Theologen

wegen abweichender Meinungen
von Rom dem modernen Rechtsemp-

Der «Saemann», das Monatsblatt der
bernischen Landeskirche, befasste
sich im Dezember 1952 sowie drei
Nummern des Jahres 1956 mit der
Täuferbewegung zur Zeit der Reformation.
(Zur Orientierung: Täufer sind Anhänger

christlicher Richtungen, die an
Stelle der Kindertaufe die Erwachsenentaufe

setzen.)
Das Blatt bemüht sich vorerst um
Verständnis für die Mitläufer dieser Bewegung,

indem es feststellt, schon bei
den ersten Christen sei die Erwachsenentaufe

geübt worden, und historisch
gesehen hätten die Täufer eigentlich
recht, da sie dem Taufakt Bekehrung
und Bekenntnis vorangehen Messen.

Auch sei im Neuen Testament nirgends
die Kindertaufe verboten, indessen sei
sie biblisch nicht ohne weiteres zu

belegen.

Nun aber wendet sich das Blatt. «Die

Volkskirche», schreibt der Saemann
vom Dezember 1952, «wird auf die
Kindertaufe wegen der in ihr enthaltenen
Verpflichtung zur religiös-ethischen
Erziehung nie verzichten können» und
lehnt damit die Sekte ab.
«Den Täufern nun aber», führt das
oben erwähnte Monatsblatt aus, «ging
es indessen gar nicht nur um das äus-

finden angepasst werden. Dass also
der Beschuldigte sich verteidigen
kann, selbst gehört wird, einen Verteidiger

bekommt, Akteneinsicht erhält
und was sonst noch in einem
rechtsstaatlichen Verfahren üblich ist. Da die
Synode, wenn auch kein Name
genannt wurde, offenbar den Fall Pfürtner

im Auge hatte, hat Bischof Mamie,
der ihn als erster in Rom denunziert
hatte, von seinem Vetorecht Gebrauch
gemacht.
Der Streit ist noch nicht zu Ende, eine

Vermittlungskommission soll sich mit
dem Konflikt zwischen dem Bischof
und seiner Synode befassen. Er zeigt
aber deutlich, dass die Kompetenz der
Synoden ihre Grenze an der bischöflichen

Macht hat und dass nur die ganz
Naiven sich darüber durch einige
progressiv klingende Phrasen hinwegtäuschen

lassen.
Im Herbst soll die Synodenarbeit
weitergehen, wir, die wir nicht zu den ganz
Naiven gehören, werden abwarten, was
uns dann aufgetischt werden soll.

Walter Gyssling

sere Zeichen ihrer Gemeinschaft, also
die Erwachsenentaufe, sondern um
eine spezifische religiöse Haltung, die

von derjenigen der Reformation prinzipiell

verschieden ist». Es wird ihnen

vor allem vorgeworfen, dass sie sich
lediglich an das göttliche Gesetz
gebunden wissen wollten und deshalb
die Verbindlichkeit der staatlichen
Ordnung verwarfen. Das äusserte sich
darin, dass sie sich gegen Eid und
Waffendienst wandten und in der
Ostschweiz sogar «kommunistischen
Tendenzen» huldigten. Es scheint also
trotz Marx und Lenin nichts Neues unter

der Sonne zu geben. In diesem
Zusammenhang ein interessantes Zitat:
«Sie gaben sich der Selbsttäuschung

hin, nach der Bekehrung ein

wirklich heiliges Leben führen zu können.

Die Reformatoren wussten
dagegen, dass die biblische Forderung
nie restlos erfüllt werden kann und

derjenige einer schwärmerischen
Illusion verfällt, der meint, sie völlig erfüllen

zu können».
Eine Art geistiger Rückversicherung
der Reformatoren.
Die Täufer stellten sich denn auch
ausserhalb der staatlichen Gemeinschaft

und mussten der entsprechen-

Aus Joseph Eglis Dokumentation (IX)

52


	Wasch mir den Pelz...

