Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 5

Artikel: Das Testament eines Freidenkers
Autor: Morf, Max P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Testament eines Freidenkers

Vor zweihundert Jahren verdffentlich-
te der Enzyklopadist Baron Paul Thiry
d'Holbach in London ein Buch unter
dem Titel «Der gesunde Menschen-
verstand des Pfarrers Meslier». Die-
ses Werk zog rasch den Zorn der
Geistlichkeit auf sich. Zehn Jahre frii-
her brachte Voltaire das «Testament
von Jean Meslier» auf den Biicher-
markt. Heute sagt der Name Meslier
den meisten nichts mehr, und in den
Nachschlagewerken des deutschen
Sprachbereiches ist er kaum zu fin-
den; er ist in Vergessenheit geraten
— leider und zu Unrecht. Wer war
eigentlich dieser Mann?

Jean Meslier wurde 1678 in Mazerny
bei Rethel in der Champagne als
Sohn eines Webers geboren. Durch
Vermittlung eines Geistlichen konnte
. er ins Priesterseminar von Chéalons
eintreten, wo er sich auf das kirchliche
Amt vorbereitete und sich eingehend
mit der Lehre von Descartes befasste.
Nach seinem Studium wurde er zum
Pfarrer in der Landgemeinde Etré-
pigny ernannt, wo er bis zu seinem
Tode wirkte. Seine Amtsfiihrung konn-
te man als vorbildlich betrachten, ins-
besondere deshalb, weil er die N&ch-
stenliebe nicht nur predigte, sondern
selber auch praktizierte. Alljahrlich gab
er das, was von seinem Gebhalt iibrig-
blieb, den Armen seiner Gemeinde.
Er fuhrte, was Kiiche, Keller und
Frauen anbelangte, ein enthaltsames
Leben. Nicht zuletzt war er durch
seine soziale Aufgeschlossenheit und
seinen Gerechtigkeitssinn sehr be-
liebt. Manchmal ging er diesbeziiglich
in seinem Eifer etwas zu weit: Als der
Gebieter des Dorfes, Antoine de
Touilly, einige Bauern schlecht be-
handelt hatte, weigerte sich Meslier,
fur ihn wihrend des Gottesdienstes
zu beten. Der Fall kam vor den Erz-
bischof von Reims, welcher ihn dafiir
verurteilte. Aber am folgenden Sonn-
tag beklagte sich Meslier auf der Kan-
zel Uber dieses Urteil: «Dies ist das
Schicksal der armen Landpfarrer; die
Erzbischéfe, die die grossen Herren
sind, héren nicht auf uns und verach-
ten unsereins. Deshalb lasst uns fir
den Gebieter dieses Ortes beten. Wir
wollen fiir Antoine de Touilly beten,
dass er bekehrt und ihm Gnade ge-
geben werde, auf dass er den Armen
kein Unrecht antun und die Waisen
nicht auspliindern mége.» Der Gebie-
ter von Etrépigny, der am Gottes-

34

dienst teilnahm und diesen Tadel an-
héren musste, verknurrte Meslier wie-
derum beim Erzbischof, welcher dar-
auf den streitbaren Pfarrer in eine
andere Gemeinde versetzte.

Meslier war von melancholischer und
verschlossener Natur. Sofern es die
Zeit ihm erlaubte, studierte er griind-
lich die Werke der Philosophen Mon-
taigne (1533—1592) und Bayle (1647
bis 1706, fiihrender Denker der Auf-
klarung und Verfechter der unbeding-
ten Glaubensfreiheit). Sehr wahr-
scheinlich hatte diese Lektiire Meslier
dazugefiihrt, das katholische Dogma
und die Religion tberhaupt mit kriti-
scheren Augen zu betrachten, sie
schliesslich iiber Bord zu werfen und
schirfstens zu verurteilen. Hier be-
gann Mesliers innerlicher Leidensweg.
Einerseits musste er, da er immer
noch als Priester titig war, seinen Ge-
meindegliedern jene Liigen predigen,
die er selber verabscheute, und an-
derseits wurde er durch eine grosse
Furcht abgehalten, der Oeffentlich-
keit seine wirkliche Einstellung zum
Dogma zu enthiillen. Seine Schéfchen
ahnten nie, dass sie einen unglidubi-
gen Gottesmann vor sich auf der Kan-
zel hatten. Als er 1733 in Etrépigny
starb, hinterliess er den Gemeinde-
gliedern seinen unbedeutenden Be-
sitz sowie die zerlesenen Werke von
Montaigne und Bayle. Als letzter
Wunsch driickte er aus, in seinem
Garten begraben zu werden.

Mesliers eigentliches Vermichtnis be-
stand jedoch in drei Manuskripten,
welche je 366 Seiten umfassten und
von ihm selbst geschrieben, unter-
zeichnet und mit «Mein Testament»
betitelt waren. Das fiir seine Gemein-
deglieder bestimmte Exemplar enthielt
ein ergreifendes Schreiben, in wel-
chem Meslier seine Handlungsweise
rechtfertigte: «Wenn ich einen Beruf
ergriff, der sich meinen Gefiihlen ge-
geniiber so entgegengesetzt verhielt,
so tat ich dies nicht aus Habgier. Ich
gehorchte meinen Eltern. Ich hitte
Euch gerne friher aufgeklart, wenn
ich es in aller Sicherheit hatte tun

kdénnen. Ich habe mein Amt nicht in
Verruf gebracht durch Forderung von
Belohnung, denn oft habe ich meine
priesterlichen Handlungen gratis durch-
gefiihrt. Ich lachte nie iiber Personen,
welche gldaubig und blind fiir gutes
Geld Gebete kauften. Aber ich ver-
achtete alle jene Amtsbriider, die
tber die Glaubigkeit ihrer Gemeinde-
glieder spotteten, sich aber nicht
schiamten, diese weiterhin in Blind-
heit zu halten, um sich daran berei-
chern zu konnen. Was fiir eine Ge-
ringschitzung hatte ich fir mein Amt,
insbesondere fiir die abergldubige
Messe und jene lacherliche Sakra-
mentserteilung, besonders dann, wenn
ich gezwungen war, dies alles mit
einer Feierlichkeit zu tun, welche Eure
Frommigkeit und Euren ehrlichen
Glauben erweckte. Welche Gewis-
sensbisse hatte ich durch das Her-
aufbeschworen Eurer Leichtglaubig-
keit! Tausendmal war ich dabei, meine
Einstellung offen zu bekennen und
Euch die Augen zu 6ffnen, aber eine
Furcht, die meine Kraft tibertraf, hielt
mich zuriick und zwang mich bis zu
meinem Tode zu schweigen.»

Auf verschiedenen Umwegen gelangte
das Testament in die Hédnde von Vol-
taire und d'Holbach, welche fiir des-
sen Weiterverbreitung besorgt waren.
Meslier griff das religiose Dogma mit
einer Gewalt und Schirfe an, die
sonst nur der Geistlichkeit zu eigen
war, wenn diese gegen die «Ketzer»
loszog. Das Testament, in einem leicht
verstindlichen und kraftvollen Stil
verfasst, ist in viele betitelte Kapitel
unterteilt, was die Lektiire sehr er-
leichtert — denn Meslier verfasste ja
seine Streitschrift fiir das gewshnliche
Landvolk und nicht fiir die hochgebil-
deten Stinde. Nachstehend seien
einige der 206 Kapiteliiberschriften
wiedergegeben: Der Begriff «Gott»
ist eine Unmdglichkeit — Jede Reli-
gion ist eine Absurditit — Die Exi-
stenz Gottes ist nicht bewiesen — Die
Wunder der Natur erkldren sich durch
natiirliche Ursachen — Der Teufel
sowie die Religion wurden erfunden
zwecks Bereicherung der Geistlich-
keit — Die Gebete zu Gott beweisen,

Formulare zum Kirchenaustritt

sind bei der Geschiftsstelle der FVS, 8047 Ziirich, Langgriitstrasse 29,

erhéltlich.




dass die Menschen mit der goéttlichen
Ordnung nicht zufrieden sind — Der
Glaube kann nur bei schwachen, un-
wissenden oder bequemen Geistern
Wurzeln fassen — Der Missbrauch
der Staatsreligion.

In deutscher Sprache dirfte Mesliers
Werk kaum mehr aufzutreiben sein. Im
Jahre 1950 hat die TRUTH SEEKER
COMPANY in San Diego, Kalifornien
(USA), das «Testament» anhand der

vorziiglichen, von kompetenten Kiriti-
kern anerkannten englischen Ueber-
setzung aus den siebziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts neu gedruckt
und unter dem Namen «Superstition
In All Ages» (Aberglauben in allen
Zeitaltern) in den Handel gebracht.
Allen, die die Sprache Shakespeares
verstehen, sei Jean Mesliers zeitloses
und grandioses Werk wirmstens emp-
fohlen. Max P. Morf

Wallenstein und der Dreissigjahrige Krieg

Wenn man heute noch immer von den
Kreuzziigen und dem Dreissigjdhrigen
Krieg als «Religionskriegen» spricht,
so verwechselt man die dussere Er-
scheinungsform mit dem Inhalt; die
Kreuzziige waren grossenteils ein miss-
lungenes Ablenkungsmanover fir den
ins Raubrittertum gefallenen unteren
Adel, der Dreissigjahrige Krieg aber
war die Auseinandersetzung zwischen
Grossgrundbesitz und dem aufstei-
genden Biirgertum der Handelsstédte.
Die langen schweren Todeszuckungen
der feudalen Gesellschaftsordnung
hatten den Adel zersetzt, und die
Bauern erhoben sich in verzweifelten,
aber nicht koordinierten Aufsténden.
Wie heute der niedere Klerus oft ge-
meinsam mit den siudamerikanischen
Guerillas kdmpft, boten sich verarmte
Ritter damals den Bauernhaufen als
Anfiihrer an. Verldsslichere Verbiinde-
te wiren allerdings die Handelsstéadte
gewesen, denn das seit dem 14. Jahr-
hundert erstarkende Kaufmannskapital
sah sein Ziel — die Hinwegfegung der
Feudalschranken — weit klarer als die
Bauern und Ritter. Es war daher kein
Zufall, dass sich in Frankreich das
wohlhabend gewordene, aber politisch
ohnmichtige Biirgertum den Hugenot-
ten anschloss.

Der Absolutismus war die Waffe der
Herrscher, die zwar selbst die gréssten
Latifundienbesitzer waren, aber gleich-
zeitig grosse Geldsummen fiir ihren
verschwenderischen Hofstaat benétig-
ten, die der Handelsstand hitte liefern
kénnen; sie spielten sich daher leicht
als dritte Macht auf. Dieses Equilibrum
konnte aber auf die Dauer nicht auf-
rechterhalten werden und dies fiihrte
dazu, dass die Gegensitze in immer
grosseren Auseinandersetzungen aus-
getragen wurden — nicht direkt als so-
ziale Kampfe, sondern unter religitser
Verkleidung (Anabaptisten, Hussiten,
Leveller usw.). Diese religiése Tarnung

fiel erst in der Franzésischen Revolu-
tion.

Der Sinn der Reformation

Nach dem Sturz des Westrémischen
Reichs waren die Kloster die einzigen
Stitten geblieben, von wo die Massen
ihre Kenntnisse beziehen konnten; die
Ménche unterhielten Musterwirtschaf-
ten, konnten lesen und schreiben, stell-
ten Armenpflege und arztliche Hilfe bei
usw., so dass keine Klasse ohne Zuge-
hérigkeit zum Christentum auskommen
konnte. Dies erklart den raschen Fort-
schritt des Christentums und seine
langanhaltende Bedeutung als sozia-
les und moralisches Feldzeichen. Und
noch die Gegenreformation schuf die
Jesuiten als geistige Elite, die mit
Schulen und weiter Lehrtdtigkeit die
Massen zuriickzugewinnen suchte.

Als die feudale Gesellschaft schliess-
lich in ihre Sackgasse geriet wie vor-
her die antike Sklavenhaltergesell-
schaft, fiel es niemand ein, an der Rich-
tigkeit des Christentums zu zweifeln;
die Erkldrung war bloss, die Strafe
kam, weil man von der Reinheit der
Lehre abgewichen war. Die verschie-
denen Reformatoren der mittelalter-
lichen Kirche dachten nie daran, etwas
Neues zu bringen, und selbst Luther
wire mit Rom nie in Streit geraten,
hiatte der Papst seine Thesen ange-
nommen. Rom aber zwang ihn zu seiner
Streitstellung, in der er, sobald rebel-
lische Bauern drohten damit ernst zu
machen, rasch unter die Méintel der
Adeligen fliichtete.

Im straffdisziplinierten Kalvinismus des
Westens wie im hofischen Luthertum
fand aber das Biirgertum den Prell-
bock, die Feudalschranken zu durch-
brechen, und dies zwang das Papsttum
als Beschiitzer der konservativen
Kreise fiir den Status quo einzutreten.
Die verheerenden Folgen fiir Deutsch-

land lagen in seiner politischen Zerris-
senheit, da es abseits der grossen Han-
delsstrassen seinerzeit kein so er-
starktes Biirgertum hatte wie der We-
sten, wo die Konzentrierung um einen
nationalen Handel ein erstarkendes
Nationalbewusstsein hervorbrachte.

Auch das Papsttum war nicht vom
neuen Evangelium des Geldes unbe-
rithrt geblieben, und die Eintreibung
des «Peterpfennigs» lag wie ein Alb
auf den meisten européischen Landern.
Aber je mehr Geld nach Rom floss, um
so péapstlicher wurden die ltaliener,
denn die Herrschaft des Papstes be-
deutete fiir sie Herrschaft Roms und
der italienischen See- und Handels-
stédte tiber die Christenheit. In Frank-
reich und Spanien unterlagen die Bei-
trage fiir den Vatikan der Bewilligung
der absoluten Monarchen, fiir die Rom
in der Form der Inquisition ein brauch-
bares und billiges Polizei- und Bespit-
zelungswerkzeug lieferte. Die Zusam-
menarbeit mit der Kurie war also fiir
beide Parteien so glinstig, dass man
in ltalien, Frankreich, Spanien und Por-
tugal nicht im entferntesten daran den-
ken konnte, sich von Rom abzuwenden.
Da aber der Vatikan diese starken L&n-
der nicht ausbeuten konnte, musste er
sich um so stérker auf die wirtschaft-
lich — und damit geistig — mehr riick-
stdndigen Randgebiete wie Deutsch-
land werfen, obwohl es kaum méglich
war, den ohnehin schon von der Schol-
le vertriebenen deutschen Bauer leer
zu bluten.

Die Rebellionen der Bauern und Ritter
trieb die herrschenden Schichten dazu
auch unzufrieden zu sein, dass soviel
Gelder nach Rom abflossen und ihrem
eigenen Zugriff entgingen. Daher wa-
ren sie reif fiir die Reformation.

Das Mittelmeer — und nach der Ent-
deckung Amerikas der Atlantik — wa-
ren die grossen Wasserwege, an denen
die grossen Handelszentren bliihten;
Deutschland lag abseits, obwohl es
einige lokale Interessen infolge klei-
nerer Absatzmirkte in anderen Gebie-
ten hatte.

Wihrend in Frankreich die grossen Va-
sallen von der Krone unterworfen wer-
den konnten, wuchsen sie im zerrisse-
nen Deutschland an Machtbefugnissen,
weil innerhalb dieser Zersplitterung
eine Zentralisation in der Hand der
Duodezfiirsten bedeutete. In Oester-
reich dagegen hatte sich — wie in
Russland — infolge der Anstiirme aus
dem Osten (Hunnen, Awaren, Magya-
ren) ein zentralistischer Festungsstaat

35



	Das Testament eines Freidenkers

