
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 5

Artikel: Das Testament eines Freidenkers

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Testamenteines Freidenkers

Vor zweihundert Jahren veröffentlichte
der Enzyklopädist Baron Paul Thiry

d'Holbach in London ein Buch unter
dem Titel «Der gesunde Menschenverstand

des Pfarrers Meslier». Dieses

Werk zog rasch den Zorn der
Geistlichkeit auf sich. Zehn Jahre früher

brachte Voltaire das «Testament
von Jean Meslier» auf den Büchermarkt.

Heute sagt der Name Meslier
den meisten nichts mehr, und in den
Nachschlagewerken des deutschen
Sprachbereiches ist er kaum zu
finden; er ist in Vergessenheit geraten
— leider und zu Unrecht. Wer war
eigentlich dieser Mann?

Jean Meslier wurde 1678 in Mazerny
bei Rethel in der Champagne als'

Sohn eines Webers geboren. Durch
Vermittlung eines Geistlichen konnte
er ins Priesterseminar von Chälons
eintreten, wo er sich auf das kirchliche
Amt vorbereitete und sich eingehend
mit der Lehre von Descartes befasste.
Nach seinem Studium wurde er zum
Pfarrer in der Landgemeinde Etre-
pigny ernannt, wo er bis zu seinem
Tode wirkte. Seine Amtsführung konnte

man als vorbildlich betrachten,
insbesondere deshalb, weil er die
Nächstenliebe nicht nur predigte, sondern
selber auch praktizierte. Alljährlich gab
er das, was von seinem Gehalt übrigblieb,

den Armen seiner Gemeinde.
Er führte, was Küche, Keller und
Frauen anbelangte, ein enthaltsames
Leben. Nicht zuletzt war er durch
seine soziale Aufgeschlossenheit und
seinen Gerechtigkeitssinn sehr
beliebt. Manchmal ging er diesbezüglich
in seinem Eifer etwas zu weit: Als der
Gebieter des Dorfes, Antoine de
Touilly, einige Bauern schlecht
behandelt hatte, weigerte sich Meslier,
für ihn während des Gottesdienstes
zu beten. Der Fall kam vor den
Erzbischof von Reims, welcher ihn dafür
verurteilte. Aber am folgenden Sonntag

beklagte sich Meslier auf der Kanzel

über dieses Urteil: «Dies ist das
Schicksal der armen Landpfarrer; die
Erzbischöfe, die die grossen Herren
sind, hören nicht auf uns und verachten

unsereins. Deshalb lasst uns für
den Gebieter dieses Ortes beten. Wir
wollen für Antoine de Touilly beten,
dass er bekehrt und ihm Gnade
gegeben werde, auf dass er den Armen
kein Unrecht antun und die Waisen
nicht ausplündern möge.» Der Gebieter

von Etrepigny, der am Gottes¬

dienst teilnahm und diesen Tadel
anhören musste, verknurrte Meslier
wiederum beim Erzbischof, welcher darauf

den streitbaren Pfarrer in eine
andere Gemeinde versetzte.
Meslier war von melancholischer und

verschlossener Natur. Sofern es die
Zeit ihm erlaubte, studierte er gründlich

die Werke der Philosophen
Montaigne (1533—1592) und Bayle (1647
bis 1706, führender Denker der
Aufklärung und Verfechter der unbedingten

Glaubensfreiheit). Sehr
wahrscheinlich hatte diese Lektüre Meslier
dazugeführt, das katholische Dogma
und die Religion überhaupt mit
kritischeren Augen zu betrachten, sie
schliesslich über Bord zu werfen und
schärfstens zu verurteilen. Hier
begann Mesliers innerlicher Leidensweg.
Einerseits musste er, da er immer
noch als Priester tätig war, seinen
Gemeindegliedern jene Lügen predigen,
die er selber verabscheute, und
anderseits wurde er durch eine grosse
Furcht abgehalten, der Oeffentlichkeit

seine wirkliche Einstellung zum
Dogma zu enthüllen. Seine Schäfchen
ahnten nie, dass sie einen ungläubigen

Gottesmann vor sich auf der Kanzel

hatten. Als er 1733 in Etrepigny
starb, hinterliess er den Gemeindegliedern

seinen unbedeutenden
Besitz sowie die zerlesenen Werke von
Montaigne und Bayle. Als letzter
Wunsch drückte er aus, in seinem
Garten begraben zu werden.

Mesliers eigentliches Vermächtnis
bestand jedoch in drei Manuskripten,
welche je 366 Seiten umfassten und

von ihm selbst geschrieben,
unterzeichnet und mit «Mein Testament»
betitelt waren. Das für seine
Gemeindeglieder bestimmte Exemplar enthielt
ein ergreifendes Schreiben, in
welchem Meslier seine Handlungsweise
rechtfertigte: «Wenn ich einen Beruf
ergriff, der sich meinen Gefühlen
gegenüber so entgegengesetzt verhielt,
so tat ich dies nicht aus Habgier. Ich

gehorchte meinen Eltern. Ich hätte
Euch gerne früher aufgeklärt, wenn
ich es in aller Sicherheit hätte tun

können. Ich habe mein Amt nicht in

Verruf gebracht durch Forderung von
Belohnung, denn oft habe ich meine
priesterlichen Handlungen gratis
durchgeführt. Ich lachte nie über Personen,
welche gläubig und blind für gutes
Geld Gebete kauften. Aber ich
verachtete alle jene Amtsbrüder, die
über die Gläubigkeit ihrer Gemeindeglieder

spotteten, sich aber nicht
schämten, diese weiterhin in Blindheit

zu halten, um sich daran bereichern

zu können. Was für eine
Geringschätzung hatte ich für mein Amt,
insbesondere für die abergläubige
Messe und jene lächerliche
Sakramentserteilung, besonders dann, wenn
ich gezwungen war, dies alles mit
einer Feierlichkeit zu tun, welche Eure

Frömmigkeit und Euren ehrlichen
Glauben erweckte. Welche
Gewissensbisse hatte ich durch das
Heraufbeschwören Eurer Leichtgläubigkeit!

Tausendmal war ich dabei, meine

Einstellung offen zu bekennen und
Euch die Augen zu öffnen, aber eine
Furcht, die meine Kraft übertraf, hielt
mich zurück und zwang mich bis zu
meinem Tode zu schweigen.»

Auf verschiedenen Umwegen gelangte
das Testament in die Hände von
Voltaire und d'Holbach, welche für dessen

Weiterverbreitung besorgt waren.
Meslier griff das religiöse Dogma mit

einer Gewalt und Schärfe an, die
sonst nur der Geistlichkeit zu eigen
war, wenn diese gegen die «Ketzer»
loszog. Das Testament, in einem leicht
verständlichen und kraftvollen Stil
verfasst, ist in viele betitelte Kapitel
unterteilt, was die Lektüre sehr
erleichtert — denn Meslier verfasste ja
seine Streitschrift für das gewöhnliche
Landvolk und nicht für die hochgebildeten

Stände. Nachstehend seien

einige der 206 Kapitelüberschriften
wiedergegeben: Der Begriff «Gott»
ist eine Unmöglichkeit — Jede Religion

ist eine Absurdität — Die
Existenz Gottes ist nicht bewiesen — Die
Wunder der Natur erklären sich durch
natürliche Ursachen — Der Teufel
sowie die Religion wurden erfunden
zwecks Bereicherung der Geistlichkeit

— Die Gebete zu Gott beweisen,

Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Geschäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,
erhältlich.

34



dass die Menschen mit der göttlichen
Ordnung nicht zufrieden sind — Der
Glaube kann nur bei schwachen,
unwissenden oder bequemen Geistern
Wurzeln fassen — Der Missbrauch
der Staatsreligion.
In deutscher Sprache dürfte Mesliers
Werk kaum mehr aufzutreiben sein. Im

Jahre 1950 hat die TRUTH SEEKER
COMPANY in San Diego, Kalifornien
(USA), das «Testament» anhand der

Wenn man heute noch immer von den
Kreuzzügen und dem Dreissigjährigen
Krieg als «Religionskriegen» spricht,
so verwechselt man die äussere
Erscheinungsform mit dem Inhalt; die
Kreuzzüge waren grossenteils ein miss-

lungenes Ablenkungsmanöver für den
ins Raubrittertum gefallenen unteren
Adel, der Dreissigjährige Krieg aber
war die Auseinandersetzung zwischen
Grossgrundbesitz und dem aufsteigenden

Bürgertum der Handelsstädte.
Die langen schweren Todeszuckungen
der feudalen Gesellschaftsordnung
hatten den Adel zersetzt, und die
Bauern erhoben sich in verzweifelten,
aber nicht koordinierten Aufständen.
Wie heute der niedere Klerus oft
gemeinsam mit den südamerikanischen
Guerillas kämpft, boten sich verarmte
Ritter damals den Bauernhaufen als
Anführer an. Verlässlichere Verbündete

wären allerdings die Handelsstädte

gewesen, denn das seit dem 14.
Jahrhundert erstarkende Kaufmannskapital
sah sein Ziel — die Hinwegfegung der
Feudalschranken — weit klarer als die
Bauern und Ritter. Es war daher kein
Zufall, dass sich in Frankreich das
wohlhabend gewordene, aber politisch
ohnmächtige Bürgertum den Hugenotten

anschloss.
Der Absolutismus war die Waffe der
Herrscher, die zwar selbst die grössten
Latifundienbesitzer waren, aber gleichzeitig

grosse Geldsummen für ihren
verschwenderischen Hofstaat benötigten,

die der Handelsstand hätte liefern
können; sie spielten sich daher leicht
als dritte Macht auf. Dieses Equilibrum
konnte aber auf die Dauer nicht
aufrechterhalten werden und dies führte
dazu, dass die Gegensätze in immer
grösseren Auseinandersetzungen
ausgetragen wurden — nicht direkt als
soziale Kämpfe, sondern unter religiöser
Verkleidung (Anabaptisten, Hussiten,
Leveller usw.). Diese religiöse Tarnung

vorzüglichen, von kompetenten Kritikern

anerkannten englischen
Uebersetzung aus den siebziger Jahren des

vorigen Jahrhunderts neu gedruckt
und unter dem Namen «Superstition
In All Ages» (Aberglauben in allen

Zeitaltern) in den Handel gebracht.
Allen, die die Sprache Shakespeares
verstehen, sei Jean Mesliers zeitloses
und grandioses Werk wärmstens
empfohlen. Max P. Morf

fiel erst in der Französischen Revolution.

Der Sinn der Reformation

Nach dem Sturz des Weströmischen
Reichs waren die Klöster die einzigen
Stätten geblieben, von wo die Massen
ihre Kenntnisse beziehen konnten; die
Mönche unterhielten Musterwirtschaften,

konnten lesen und schreiben, stellten

Armenpflege und ärztliche Hilfe bei

usw., so dass keine Klasse ohne
Zugehörigkeit zum Christentum auskommen
konnte. Dies erklärt den raschen
Fortschritt des Christentums und seine
langanhaltende Bedeutung als soziales

und moralisches Feldzeichen. Und
noch die Gegenreformation schuf die
Jesuiten als geistige Elite, die mit
Schulen und weiter Lehrtätigkeit die
Massen zurückzugewinnen suchte.

Als die feudale Gesellschaft schliesslich

in ihre Sackgasse geriet wie vorher

die antike Sklavenhaltergesellschaft,

fiel es niemand ein, an der
Richtigkeit des Christentums zu zweifeln;
die Erklärung w?.r bloss, die Strafe
kam, weil man von der Reinheit der
Lehre abgewichen war. Die verschiedenen

Reformatoren der mittelalterlichen

Kirche dachten nie daran, etwas
Neues zu bringen, und selbst Luther
wäre mit Rom nie in Streit geraten,
hätte der Papst seine Thesen
angenommen. Rom aber zwang ihn zu seiner
Streitstellung, in der er, sobald
rebellische Bauern drohten damit ernst zu

machen, rasch unter die Mäntel der
Adeligen flüchtete.
Im straffdisziplinierten Kalvinismus des
Westens wie im höfischen Luthertum
fand aber das Bürgertum den
Prellbock, die Feudalschranken zu
durchbrechen, und dies zwang das Papsttum
als Beschützer der konservativen
Kreise für den Status quo einzutreten.
Die verheerenden Folgen für Deutsch¬

land lagen in seiner politischen
Zerrissenheit, da es abseits der grossen
Handelsstrassen seinerzeit kein so
erstarktes Bürgertum hatte wie der
Westen, wo die Konzentrierung um einen
nationalen Handel ein erstarkendes
Nationalbewusstsein hervorbrachte.

Auch das Papsttum war nicht vom
neuen Evangelium des Geldes unberührt

geblieben, und die Eintreibung
des «Peterpfennigs» lag wie ein Alb
auf den meisten europäischen Ländern.
Aber je mehr Geld nach Rom floss, um
so päpstlicher wurden die Italiener,
denn die Herrschaft des Papstes
bedeutete für sie Herrschaft Roms und
der italienischen See- und Handelsstädte

über die Christenheit. In Frankreich

und Spanien unterlagen die
Beiträge für den Vatikan der Bewilligung
der absoluten Monarchen, für die Rom
in der Form der Inquisition ein brauchbares

und billiges Polizei- und
Bespitzelungswerkzeug lieferte. Die
Zusammenarbeit mit der Kurie war also für
beide Parteien so günstig, dass man
in Italien, Frankreich, Spanien und
Portugal nicht im entferntesten daran denken

konnte, sich von Rom abzuwenden.
Da aber der Vatikan diese starken Länder

nicht ausbeuten konnte, musste er
sich um so stärker auf die wirtschaftlich

— und damit geistig — mehr
rückständigen Randgebiete wie Deutschland

werfen, obwohl es kaum möglich
war, den ohnehin schon von der Scholle

vertriebenen deutschen Bauer leer
zu bluten.

Die Rebellionen der Bauern und Ritter
trieb die herrschenden Schichten dazu
auch unzufrieden zu sein, dass soviel
Gelder nach Rom abflössen und ihrem
eigenen Zugriff entgingen. Daher waren

sie reif für die Reformation.

Das Mittelmeer — und nach der
Entdeckung Amerikas der Atlantik — waren

die grossen Wasserwege, an denen
die grossen Handelszentren blühten;
Deutschland lag abseits, obwohl es
einige lokale Interessen infolge
kleinerer Absatzmärkte in anderen Gebieten

hatte.

Während in Frankreich die grossen
Vasallen von der Krone unterworfen werden

konnten, wuchsen sie im zerrissenen

Deutschland an Machtbefugnissen,
weil innerhalb dieser Zersplitterung
eine Zentralisation in der Hand der
Duodezfürsten bedeutete. In Oesterreich

dagegen hatte sich — wie in

Russland — infolge der Anstürme aus
dem Osten (Hunnen, Awaren, Magyaren)

ein zentralistischer Festungsstaat

Wallenstein und der Dreissigjährige Krieg

35


	Das Testament eines Freidenkers

