
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 2

Artikel: Gott in der Agonie

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf Betreiben von Kardinal Borromeo
wurde in Luzern ein Jesuitenseminar
gegründet, das zu seiner Lehrstätte
den schönsten Renaissancebau der
Stadt Luzern, den Ritterschen Palast
erhielt. Der «Luzerner König» Ludwig
Pfyffer von Altishofen bot dem Rat dieser

Stadt jährlich 100 Kronen zum
Unterhalt der Schule an. Neben dem
Jesuitenkollegium in Luzern wurden in

der Eidgenossenschaft noch weitere
jesuitische Lehranstalten in Freiburg,
Pruntrut, Brig, Sitten und Solothurn
gegründet. Ein Versuch des Bischofs von
Chur, Johann Anton von Federspiel,
auch in Chur ein Jesuitenkollegium zu

gründen, scheiterte 1766.

Nach der Ausweisung des Ordens aus
der Schweiz im Jahre 1847 gingen die
meisten Ordensangehörigen in die
Missionstätigkeit. Andere wiederum
reisten nach Brasilien, Chile, Kanada,
Indien. In jeder ausländischen
Missionsstation tauchten schweizerische
Namen von Angehörigen des Jesuitenordens

auf.

Mit dem Reichsgesetz vom 4. Juli 1872

wurden die Niederlassungen der Jesuiten

und ihrer verwandten Orden und

Kongregationen in Deutschland aufgehoben

und ihnen die Errichtung von
neuen Niederlassungen untersagt. Dieses

Verbot dauert bis 1917, in welchem
Jahre es dann ausser Kraft gesetzt wurde.

Zu Artikel 51 der neuen schweizerischen

Bundesverfassung von 1874 ist
noch zu sagen, dass nach dessen
Wortlaut den Jesuiten nur verboten ist,
zu predigen und öffentliche Seelsorge
auszuüben sowie in Schule und Kirche
zu unterrichten. Dagegen fallen
wissenschaftliche Vorträge, Fürsorgetätigkeit

und Redaktion von Vereinszeitschriften

durch Jesuiten nicht unter
das Jesuitenverbot in der Schweiz. Das
ist natürlich eine empfindliche Lücke
in dem bestehenden Jesuitengesetz,
die von Angehörigen des Ordens
ausgenützt wird.

Als Freidenker versuchte ich in
sachlicher Weise und ohne persönliches
Resentiment einige Aufklärungen über
den Jesuitenartikel der schweizerischen

Bundesverfassung zu geben und
in Kürze einige Punkte aus der
Geschichte des Jesuitenordens
herauszugreifen. Wer mehr über den Orden
und dessen Auswirkungen in Kirche
und Staatswesen erfahren will, verweise

ich vor allem auf Heinrich Boehmers
Werk «Die Jesuiten».
Da der Bundesrat nunmehr die Ab¬

stimmung über die Aufhebung der
Jesuitenartikel angekündigt hat, mögen
meine Ausführungen dazu beitragen,
einen Entscheid im zustimmenden oder
ablehnenden Sinne zu erleichtern. Das
aber bleibt dem einzelnen überlassen,
wie es in einem demokratischen Staate
von Alters her der Brauch ist.

Fritz Brunner

Gott in der Agonie

Die amerikanische Monatsschrift
«Truth Seeker» veröffentlichte im

August 1971 einen bemerkenswerten,
von Marshall J. Gauvin verfassten Aufsatz

über den Zerfall des Glaubens an
Gott. Da auch in der Schweiz die
Glaubenslehre einer immer grösseren
Anzahl von Skeptikern begegnet, können
die Ausführungen Gauvins für uns ganz
interessant sein. Deshalb sei der
erwähnte Beitrag für unsere Leser in
verkürzter Form wiedergegeben:
Warum die Menschheit den Glauben
an Gott aufgibt.
Der Glaube an Gott nahm seinen
Anfang mit der Entwicklung der Religionen

in der Urzeit der Menschheit und
ist heute noch der Kern der meisten
religiösen Dogmen. Dieser Glaube
wurde durch die Betrachtung des
Universums seitens der primitiven
Naturvölker gebildet. Diese konnten sich zu

jenerZeitdie mannigfaltigen Ereignisse
in der Natur wie Ebbe und Flut, Regen
und Blitz, Tag und Nacht, Geburt,
Wachstum und Tod der Lebewesen
noch nicht erklären und folgerten daraus,

dass das Weltall von einem ihnen
ähnlichen Wesen gelenkt werden
müsste. So schuf, die Phantasie unserer
Vorfahren Geister und Götter. Alle
namhaften Anthropologen sind sich
über diesen Ursprung des Gottesbegriffes

einig. Mit dem Fortschritt der
Zivilisation wurde diese Gottesidee
schrittweise verfeinert; weniger mächtige

Götter übergaben ihre Macht den

wichtigeren Gottheiten, und der
Polytheismus seinerseits gab schliesslich
den Weg frei für den Glauben an einen
einzigen, allmächtigen Gott. Es handelt
sich hier also um eine Entwicklung des
Denkens des Menschen im Bestreben,
eine Lösung zu seinen Existenzproblemen

zu finden.
Da die Wissenschaft uns inzwischen
aber gelehrt hat, dass allem, was in der
Natur geschieht, eine natürliche
Ursache zugrunde liegt, sehen wir, dass
die Natur sich selber ständig verändert

ohne Mitwirkung einer aussenstehen-
den Macht. Mit anderen Worten, die
Naturgesetze haben die Existenz Gottes

in Frage gestellt und einer neuen
Aera des Denkens den Weg geebnet.
In der Tat, der Glaube an eine göttliche
Schöpfung des Weltalls leidet an
Auszehrung. Dutzende von Millionen glauben

nicht an einen Gott, welcher
Variante er auch angehören mag. Bei
einer noch grösseren Anzahl von
Menschen ist der Glaube auf ein vages
«Vielleicht» beschränkt. Für die
intelligenten Leute ist Gott nicht mehr die
unmittelbare und befriedigende
Antwort auf die Fragen, die durch die
Probleme des Lebens gestellt werden.
Natürlich ist diese Aenderung der
Denkweise nicht spurlos an den
Kirchen und deren Vertretern vorbeigegangen.

So gibt es in Frankreich nur
noch etwas weniger als 5 Millionen
praktizierende Katholiken, und in England

ist die Zahl der Kirchenbesucher
auf 11 —12% der Bewohner gesunken.
In Italien, Spanien und Südamerika ist
es besonders die intellektuelle Schicht,
welche dem Vatikan den Rücken kehrt.
Die Geistlichen selber wissen natürlich
sehr wohl, welche Stunde es geschlagen

hat. Nicht wenige unter ihnen
haben angefangen, sich mit einschlägiger
Lektüre zu befassen und weigern sich,
die alten Gottesvorstellungen weiter
zu predigen. Oft begegnen sie den
neuesten wissenschaftlichen Erkenntnissen

mit einiger Sympathie. Da die
einsichtigen Kirchenvertreter ihre Stellung

aber rechtfertigen müssen, können

sie vor derGemeinde den Glauben
an eine göttliche Macht nicht einfach
fallenlassen. Also führen sie zur
Verteidigung der Lehre folgende Gründe
ins Feld:
1. Das Weltall muss geschaffen worden

sein. Dieser Beweisgrund setzt
jedoch voraus, dass alle Sonnensysteme

und Lebewesen aus dem Nichts
entstanden sind. Die Vernunft allein
widerlegt aber die These, dass ohne
Materie etwas Konkretes gebildet
werden kann.

2. Das Universum muss geplant worden
sein. Der Architekt, der das Weltall
auf dem Reissbrett entworfen haben
soll, darf sich dann allerdings nicht
allzu grossen Talentes rühmen. Weshalb

hat denn der unfehlbare,
allmächtige und gütige Gott es
zugelassen, dass Menschen mit schweren
körperlichen und geistigen Fehlern
auf die Welt kommen, dass
Krankheiten, Hungersnöte und Naturkatastrophen

aller Art ganze Völker —

11



auch religiöse — arg heimsuchen?
Falls das Universum wirklich einen
Planer nötig hatte, wie konnte
derselbe dann in Erscheinung treten,
ohne seinerseits entworfen worden
zu sein? Wer steht hinter dem Planer
des Planers? Diese Frage lässt sich

beliebig weiter in die Vergangenheit
stellen.

Trotz Millionen von zu Gott gerichteten
Gebeten schreitet die Natur ihren
unwiderstehlichen Weg fort. Die Menschheit

gibt den Glauben an Gott auf, weil
Gott undenkbar ist und weil es keinen
Anhaltspunkt dafür gibt, dass ein Gott
sich um das Weltgeschehen kümmert.
Soweit der Aufsatz von Marshall J. Gau-
vin.
Man kann sich fragen, wieso der Glaube

an Gott sich so lange Zeit aufrechterhalten

konnte. Baron Paul Thiry
d'Holbach (1723-1789), der französische

Enzyklopädist deutscher Abstammung

und Verfasser des genialen Werkes

«System der Natur» hatte die
Ursache dieses Phänomens treffend
erkannt:

«Die Mehrheit der Menschen hält nur
durch Gewohnheit an ihrer Religion
fest; sie hat die Gründe, die sie an sie
bindet, die Motive ihres Benehmens
und die Basis ihrer Meinungen nie
ernsthaft geprüft. So ist diejenige
Sache, welche die meisten als die
wichtigste betrachten, schon immer die

gewesen, in welche sich zu vertiefen die
Leute am stärksten fürchteten. Diese
Mehrheit folgt dem Weg, der von ihren
Vätern gepfadet wurde; sie glaubt, weil
man ihr in der Kindheit befohlen hat,
zu glauben. Sie hofft, weil ihre Vorfahren

gehofft haben; sie zittert wie schon
ihre Ahnen gezittert haben. Fast nie
sind diese Leute dazu geneigt, sich
über den Beweggrund, der sie zu
diesem Glauben geführt hat, Rechenschaft
abzulegen.»
(Aus «Le Christianisme devoile» —
Das entschleierte Christentum, Edi-
tions de l'ldee, Herblay [Seine-et-
Oise], Seite 20.)
Solange sich die grosse Masse denkfaul

verhält — was durch die gegenwärtige

Hochkonjunktur und die von der
Obrigkeit geförderte Idee der
Konsumgesellschaft noch begünstigt wird
— solange brauchen religiöse und
politische Taschenspieler keine Angst zu

haben, dass ihre Tricke durchschaut
werden. Schon im 18. Jahrhundert hatte
d'Holbach diese Mentalität erkannt:
«Wenn der Mensch reif ist, wird dessen

Aufmerksamkeit von Sorgen aller
Art, neuen Leidenschaften, Gedanken

an Ehrgeiz, Grösse und Macht sowie
vom Streben nach Reichtum und auch
von verschiedenen Beschäftigungen
derart in Anspruch genommen, dass er
entweder keine oder nur noch wenig
Gelegenheit hat, über diese Religion
nachzudenken, geschweige denn, sich
damit eingehend zu befassen.» (Seite
22 des oben zitierten Buches.)
Es wundert uns durchaus nicht, dass
dieses Werk d'Holbachs im Jahre 1767
in Paris vom Scharfrichter eigenhändig
verbrannt wurde. Kritische Geister,
die dem Volk die Augen öffnen könnten,

sind bei der herrschenden Schicht
nie beliebt. Dies ist leider bis heute
so geblieben! Max P. Morf

Religion und Glücksspiel

Bisher war es gang und gäbe, dass
religiöse Gemeinschaften zwecks Erhöhung

des Kassenbestandes
Theateraufführungen, Konzerte oder Basare
veranstalteten. Butterstollen und
Hefenkränze, Socken, Strümpfe und
Pullover wurden von braven Frauen der
Gemeinde in langer, liebevoller Arbeit
hergestellt und dem Organisationskomitee

gespendet, während Buchhandlungen

und andere Geschäfte dank des
Wohltätigkeitsanlasses sich einiger
Ladenhüter entledigen konnten. Kaffee,
Tee, Cremeschnitten und heisse Wiener

Würstchen mit Senf waren in der
Regel der kulinarische Rahmen eines
Basars. Soweit, so gut. Dagegen kann
man sicherlich nichts einwenden.
Im technisch fortschrittlichen Amerika
scheint diese konventionelle Methode
des Geldsammelns nicht mehr gut
genug zu sein. Da auch die Israeliten dem
Gott Jahve mit immer weniger Dollarnoten

zu huldigen angefangen hatten,
kamen einige jüdische Religionsvertreter

auf die Idee, durch Bingo — eine
Art Lottospiel — die Kassen der
Synagogen etwas aufzufüllen. Dieses
System stiess jedoch auf Ablehnung
seitens des Gemeindeverbandes. So
berichtete der «Jewish Chronicle» vom
26. November 1971, dass seit 1961 15

Gemeinden wegen dieser Art von
Geldbeschaffung aus der «United Synago-
gue» ausgeschlossen wurden. Vermutlich

hatte sich die finanzielle Lage der
jüdischen Religionsgesellschaften
unterdessen in dem Masse verschlechtert,

dass die Delegierten dieses
Verbandes dafür eintraten, dass die
spielfreudigen Synagogalgemeinden nicht
mehr mit dem Ausschluss bestraft wer¬

den sollen. Obwohl das Glücksspiel zur
Erhöhung der Einnahmen für
Gemeindezwecke im Grunde genommen
widerlich und verdammenswürdig sei, so
könne es trotzdem als eine Unterhaltung

für ältere Bürger und als eine
realistische Art der Geldbeschaffung
betrachtet werden. «Recht ist, was uns
nützt» haben sich die betreffenden
Herren wahrscheinlich gedacht.
Wir dürfen uns fragen, wann in der
Schweiz den Religionsgemeinschaften
das erste Spielkasino angegliedert
wird mit Kultusbeamten als Croupiers:
«Faites vos jeux, rien ne va plus!» Die
spielfreudigen Eidgenossen müssten
sich dann nicht mehr nach Konstanz,
Evian, Divonne-Ies-Bains und Cam-
pione bemühen, um ihre Silberlinge
loszuwerden. Max P. Morf

«Publik» wird geopfert

Die deutschen Bischöfe haben der
vielgelesenen katholischen Wochenzeitung

«Publik» durch Verweigerung des
nötigen finanziellen Zustupfes das
Lebenslicht ausgeblasen. Somit stehen
die rund 28 Millionen bundesdeutschen
Katholiken wiederum ohne ein
weltoffenes Organ da und müssen sich mit
hierarchietreuen Mitteilungsblättchen
begnügen. «Publik» wurde 1968 von
den deutschen Kirchenfürsten mit dem
Zweck gegründet, die Mannigfaltigkeit
der Strömungen innerhalb der katholischen

Kirche widerzuspiegeln und ein
Diskussionsforum zu bilden. Die
Bischöfe gewährten eine erste Subvention

von 15 Millionen und zwei Jahre

später eine zweite von 13 Millionen
Mark. Das Blatt erschien in einer Auflage

von über 90 000 Exemplaren und

war an allen Kiosken erhältlich. Sein
Leserkreis bestand nicht nur aus
Katholiken jeglicher Tendenz, sondern
auch aus Protestanten, die in ihm eine
Möglichkeit des ökumenischen
Kontaktes sahen, sowie aus Indifferenten,
welche von der katholischen
Parteipresse und von bischöflichen Postillen
die Nase voll hatten. Da die Zeitung
aber erst mit einer Auflage von 150 000

Exemplaren rentiert hätte, wies das
Jahr 1971 wiederum einen roten Saldo
vor. Also beschloss die Vereinigung
der deutschen Diözesen, «Publik» aus
finanziellen Gründen eingehen zu
lassen. Wenn man aber bedenkt, dass die
katholischen Bischöfe jährlich über
1,5 Milliarden Mark an Kirchensteuern

12


	Gott in der Agonie

