
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 2

Artikel: Jesuitenartikel und Jesuitenorden

Autor: Brunner, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Gott in der Agonie

Religion und Glücksspiel

«Publik» wird geopfert

Zweimal Jungfrau

Nr. 2 55. Jahrgang Aarau, Februar 1972

Jesuitenartikel und Jesuitenorden
Die schweizerische Bundesverfassung
von 1848 setzte in Artikel 58 fest:
«Der Orden der Jesuiten und die ihm af-
filiierten Gesellschaften dürfen in keinem
Teil der Schweiz Aufnahme finden.»

Ungefähr zehn Monate nach Beendigung

des Sonderbundskrieges wurde
am 12. September 1848, anlässlich der
letzten eidgenössischen Tagsatzung
in Bern, die eingangs erwähnte
Bundesverfassung angenommen. Dass in

diese Verfassung ein Jesuitenartikel
eingefügt wurde, erklärt sich aus der
politischen Lage der damaligen Zeit.
Denken wir uns einige Jahre zurück,
dann ergibt sich für uns das folgende
Bild. Am 13. Januar 1841 beantragte
Seminardirektor Augustin Keller im

aargauischen Grossen Rat die Aufhebung

sämtlicher Klöster des Kantons
Aargau. Mit 115 gegen 19 Stimmen
wurde diese Massregel angenommen
und hierauf mit Strenge durchgeführt.
Die Klostervermögen wurden als

Staatsgut erklärt. Am 2. April 1841

verurteilte eine ausserordentliche Tagsatzung

in Bern diese Massnahme der
aargauischen Regierung. Die Klosterfrage
des Kantons Aargau wurde dadurch
zum Gegenstand einer gründlichen
eidgenössischen Entzweiung, zumal
auch noch Luzern gegen diese
Klösteraufhebung protestierte. Zusammen mit
andern katholischen Ständen legte
Luzern Verwahrung gegen ein solches
Vorgehen ein.
1844 versuchten Schultheiss Konstantin

Siegwart-Müller von Luzern und der
streng kirchlich-katholisch eingestellte
Erziehungsrat Joseph Leu von Ebersol
die Jesuiten als Lehrer und Prediger
nach Luzern zu berufen. Bevor diese
Berufung vom luzernischen Grossen

Rat gebilligt wurde, stellte Augustin
Keller in der eidgenössischen Tagsatzung

den Antrag, man solle die Jesuiten

aus dem Gebiete der Eidgenossenschaft

ausweisen. In Ölten und Zofingen

entstanden sogar Anti-Jesuitenvereine.

Im Dezember 1844 kam es in der Stadt
Luzern zu Strassenrevolten, die von
den Radikalen ausgelöst wurden. Ein
Jahr später bildete sich der Sonderbund,

eine Art «Schutzvereinigung»
der sieben katholischen Schweizer
Stände Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden,

Zug, Freiburg und Wallis zur Wahrung

ihrer bedrohten kirchlichen und

politischen Interessen.
An der eidgenössischen Tagsatzung
vom 20. Juli 1847 kam ein gültiger Tag-
satzungsentschluss zustande, der die
Auflösung des Sonderbundes
aussprach. An diesen Beschluss knüpfte
sich dann im September gleichen Jahres

ein weiterer für die Ausweisung der
Jesuiten aus der Schweiz und' die
Revision des alten Bundesvertrages von
1815. Dadurch spitzte sich die politische

Lage noch mehr zu, und so kam es
am 8. November 1847 zum
Sonderbundskriege, der von General Guil-
laume-Henri Dufour als Oberbefehlshaber

der eidgenössischen Bundesarmee

souverän und fast ohne Blutver-
giessen geführt wurde, und mit der
völligen Niederlage des von Konstantin
Siegwart-Müller geleiteten Sonderbundes

endigte. Dieser Krieg dauerte nur
20 Tage. Im Januar 1848 nahmen die
Abgeordneten der katholischen Stände,

die den Sonderbund bildeten, ihre
Sitze an der eidgenössischen Tagsatzung

ein.
Der oben angeführte Jesuitenartikel

der Bundesverfassung von 1848 erfuhr
bei der Totalrevision im Jahre 1874 eine
Verschärfung, indem er nunmehr als
Artikel 51 der neuen Bundesverfassung
lautet:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm af-
filiierten Gesellschaften dürfen in keinem
Teile der Schweiz Aufnahme finden, und
es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit
in Kirche und Schule untersagt.
Dieses Verbot kann durch Bundesbe-
schluss auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit
staatsgefährlich ist oder den Frieden der
Konfessionen stört.»

Schon einige Jahre zuvor gingen
Eingaben zur Revision der Bundesverfassung

ein. Ende August 1870 beantragten

Dr. Rohrer in Sachsein und
Melchior Durrer in Samen, zwei Katholiken,

folgenden Zusatz zum Jesuitenartikel:

«Auch kein Geistlicher, welcher in Zukunft
bei den Jesuiten oder deren affiliierten
Gesellschaften Philosophie oder Theologie

studiert, darf zu irgendeiner geist-

Die neue Nummer der

«ratio humana»

mit einem aufsehenerregenden
Aufsatz über unbekannte Perioden
im Leben Jesu ist soeben erschienen.

Jahresabonnement Fr. 10.—
Einzelnummer Fr. 3.—

erscheint vierteljährlich.

Bestellungen an

W. Gyssling, Hofackerstrasse 22
8032 Zürich

9



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dank!

liehen Pfründe im ganzen Umfange der
Eidgenossenschaft zugelassen werden.»

Dieser Zusatz wurde jedoch nicht in

die neue Bundesverfassung von' 1874

aufgenommen.
Es gab natürlich auch Kreise, die die
Aufhebung des Jesuitenverbotes
verlangten. Der ehemalige Bundesrat
Jakob Stämpfli aber, ein Mann von hoher
Intelligenz und von lebhaftem Temperament,

forderte die Aufrechterhaltung
dieses Verbotes, denn am 18. Juli 1870

geschah etwas von ausserordentlicher
Tragweite. Das damals abgehaltene
vatikanische Konzil verkündete an
diesem Tag die Unfehlbarkeit des Papstes
in allen Dingen der katholischen
Glaubenslehre. Auch hier sollen die Jesuiten

ihre Hand im Spiele gehabt haben.
Das Gehorsams- und Treuegelübde
gegenüber dem jeweiligen Papste ist
beim Jesuitenorden viel schärfer als

in allen andern katholischen Orden

ausgebildet. Durch das Dogma der In-

fallibilität des Papstes war nun der
römische Katholizismus zum Absolutismus

übergegangen, und die Macht der
Kirche wurde in die Hand eines einzelnen

gelegt.

Geschichte des Jesuitenordens

Durchgehen wir kurz die Geschichte
des Jesuitenordens:
Bei der Belagerung von Pamplona in

Spanien durch die Franzosen wurden
im Mai 1521 dem dreissigjährigen
spanischen Edelmann und Offizier Don

Inigo de Onaz y de Loyola von einer
Kanonenkugel beide Beine sehr schwer
verletzt. Während seines Krankenlagers

vertiefte sich Loyola in religiöse
Erbauungsliteratur, namentlich in die
Werke des Thomas a Kempis. Sobald
Loyola hergestellt war, verteilte er
seine Güter unter die Armen und
pilgerte nach dem Berge Montserrat, wo
er dem wundertätigen Marienbild seine
Waffen weihte und sich zum Ritter der
•Heiligen Jungfrau erklärte. In einer
Höhle bei Manresa widmete er sich
dann asketisch-geistlichen Uebungen.
Als bereits älteres Semester betrieb
Inigo de Loyola geistliche Studien und

bezog die Universität von Alcalä. Hier
begann er sehr bald, seine Kommilitonen

zu geistlichen Exerzitien anzuleiten

und dem Volke Religionsunterricht

zu erteilen. Dadurch wurde er der
spanischen Inquisition als Sektierer
verdächtig und für 42 Tage eingekerkert.
Nach Verbüssung dieser Strafe
verlegte Loyola seinen Studien- und
Wirkungsort nach Salamanca. 1528 finden
wir ihn dann an der Sorbonne in Paris,
wo er 1534 Magister der Philosophie
wurde. In Paris entwarf er mit einigen
seiner Landsleute den Plan, einen
Orden zu stiften, um in Palästina den
Ungläubigen zu predigen, und wenn das
nicht ausführbar wäre, sich dem Papst
zur Verfügung zu stellen. Eine Art
geistlicher Orden wurde denn auch von
Loyola und seinen Anhängern in Paris
ins Leben gerufen. Die Wanderschaft
nach dem Heiligen Grab in Jerusalem,
um von hier aus mit der Mohammedanermission

ernst zu machen, scheiterte
jedoch, und so entschloss sich Ignatius
de Loyola, mit seinen Gefährten im Jahre

1537 über Venedig nach Rom zu
reisen, um den bereits gegründeten
geistlichen Orden von Papst Paul II. bestätigen

zu lassen. Der neue Orden wurde
denn auch von diesem Papste formell
anerkannt.
Die Satzungen des Jesuitenordens
haben militärischen Grundzug und sind
das typische Erzeugnis eines ehemaligen

Offiziers. Haupt des Ordens ist
der Jesuitengeneral. Die Tätigkeit der
Jesuiten erstreckt sich auf die
Seelsorge, die katholische Glaubensverbreitung

inklusive Heidenmission,
Jugenderziehung in der weitesten Bedeutung

des Wortes, man denke an die
Jesuitenschulen und höheren Jesuitischen

Lehranstalten, sowie in
geistlichen Exerzitien. Eine eigentliche
Ordenstracht besitzen die Jesuiten nicht.
Von Rom aus verbreitete sich der
Orden über Italien, Portugal, Spanien und
Frankreich. Er drang auch nach Uebersee

und in portugiesisch Paraguay
bildete sich ein nach jesuitischer Auffassung

geführtes theokratisches
Regierungssystem.

Ignatius de Loyola starb 1556, aber
seine Persönlichkeit blieb für den
Orden Vorbild.
Am grossen Konzil von Trient, das von
1545—1563 dauerte, waren Jesuiten
massgebend beteiligt und befürworteten

den Absolutismus des römischen
Papstes. Die Jesuiten befassten sich
nach diesem Konzil auch in starker
Weise mit der Durchführung der
Gegenreformation, der inneren Wiedererneuerung

der katholischen Kirche und
der Abwehr der Reformation. Wohl
haben die Jesuiten in Wissenschaft und
Kunst manches Bedeutsame geleistet,

durch ihre Heidenmission im Fernen
Osten brachten sie auch chinesisches
Gedankengut nach dem Abendlande,
aber durch ihr Hineinspielen in weltliche

Streitigkeiten machten sie sich

sogar innerhalb der katholischen
Kirche unbeliebt.
Die Unterdrückung der Jesuiten
begann in Portugal, wo der Minister Pombai

mit eiserner Strenge gegen sie
vorging. 1750 wurden die Jesuiten aus
allen portugiesischen Kolonien vertrieben.

In Frankreich wurde zuerst gegen
die Jesuiten eingeschritten, als der Pater

Lavalette, der in Martinique ein

grossartiges Handelsgeschäft betrieb,
1755 Bankrott machte, und der Provin-
zial von Frankreich sich weigerte, dessen

Wechsel im Betrage von mehr als
2 Millionen Livres einzulösen. Ein
langwieriger Prozess entstand daraus, der
dem schon angegriffenen Ruf des
gesamten Ordens schadete. Am 6. August
1762 beschloss das Pariser Parlament
die Aufhebung des Jesuitenordens in

Frankreich. Am 14. Juni des folgenden
Jahres erklärte König Ludwig XV. alle
Ordensgüter der Jesuiten für
Staatseigentum. Weiterhin wurde der
Jesuitenorden 1767 in Spanien und Süditalien

verboten und 1768 in Parma. In

Spanien verhaftete man 1767, während

der dortigen Aufhebung des
Ordens, etwa 6000 Jesuiten. Der schon
lange verweltlichte Jesuitenorden wurde

dann 1773 durch ein Dekret von
Papst Clemens XIV. formell aufgehoben,

mit der Begründung, dass dessen
Gesinnung mit den kirchlichen Ansichten

in Widerspruch stehe und dass die
Kirche keinen wahrhaften und dauernden

Frieden mehr geniessen könne,
solange dieser Orden bestünde.
Interessant ist aber die Tatsache, dass
protestantische Fürstlichkeiten wie Friedrich

der Grosse in Preussen und die
orthodoxe Zarin Katharina die Grosse
in Russland die Jesuiten unterstützten
und das päpstliche Aufhebungsdekret
in ihren Ländern gar nicht zur Geltung
kommen liessen. So glühte das Feuer
noch immer unter der Asche und zur
Zeit Metternichs und der Heiligen
Allianz wurde 1814 durch Papst Pius VII.
der Jesuitenorden wieder hergestellt.

Die Jesuiten in der Schweiz

Was das Jesuitentum in der Schweiz
betrifft, so war es Kardinal Carlo
Borromeo, der 1570 durch einen
Rechenschaftsbericht über seine Inspektionsreise

in der Eidgenossenschaft, Papst
Gregor XIII. Anlass gab, Jesuiten nach
der damaligen Schweiz zu beordern.

10



Auf Betreiben von Kardinal Borromeo
wurde in Luzern ein Jesuitenseminar
gegründet, das zu seiner Lehrstätte
den schönsten Renaissancebau der
Stadt Luzern, den Ritterschen Palast
erhielt. Der «Luzerner König» Ludwig
Pfyffer von Altishofen bot dem Rat dieser

Stadt jährlich 100 Kronen zum
Unterhalt der Schule an. Neben dem
Jesuitenkollegium in Luzern wurden in

der Eidgenossenschaft noch weitere
jesuitische Lehranstalten in Freiburg,
Pruntrut, Brig, Sitten und Solothurn
gegründet. Ein Versuch des Bischofs von
Chur, Johann Anton von Federspiel,
auch in Chur ein Jesuitenkollegium zu

gründen, scheiterte 1766.

Nach der Ausweisung des Ordens aus
der Schweiz im Jahre 1847 gingen die
meisten Ordensangehörigen in die
Missionstätigkeit. Andere wiederum
reisten nach Brasilien, Chile, Kanada,
Indien. In jeder ausländischen
Missionsstation tauchten schweizerische
Namen von Angehörigen des Jesuitenordens

auf.

Mit dem Reichsgesetz vom 4. Juli 1872

wurden die Niederlassungen der Jesuiten

und ihrer verwandten Orden und

Kongregationen in Deutschland aufgehoben

und ihnen die Errichtung von
neuen Niederlassungen untersagt. Dieses

Verbot dauert bis 1917, in welchem
Jahre es dann ausser Kraft gesetzt wurde.

Zu Artikel 51 der neuen schweizerischen

Bundesverfassung von 1874 ist
noch zu sagen, dass nach dessen
Wortlaut den Jesuiten nur verboten ist,
zu predigen und öffentliche Seelsorge
auszuüben sowie in Schule und Kirche
zu unterrichten. Dagegen fallen
wissenschaftliche Vorträge, Fürsorgetätigkeit

und Redaktion von Vereinszeitschriften

durch Jesuiten nicht unter
das Jesuitenverbot in der Schweiz. Das
ist natürlich eine empfindliche Lücke
in dem bestehenden Jesuitengesetz,
die von Angehörigen des Ordens
ausgenützt wird.

Als Freidenker versuchte ich in
sachlicher Weise und ohne persönliches
Resentiment einige Aufklärungen über
den Jesuitenartikel der schweizerischen

Bundesverfassung zu geben und
in Kürze einige Punkte aus der
Geschichte des Jesuitenordens
herauszugreifen. Wer mehr über den Orden
und dessen Auswirkungen in Kirche
und Staatswesen erfahren will, verweise

ich vor allem auf Heinrich Boehmers
Werk «Die Jesuiten».
Da der Bundesrat nunmehr die Ab¬

stimmung über die Aufhebung der
Jesuitenartikel angekündigt hat, mögen
meine Ausführungen dazu beitragen,
einen Entscheid im zustimmenden oder
ablehnenden Sinne zu erleichtern. Das
aber bleibt dem einzelnen überlassen,
wie es in einem demokratischen Staate
von Alters her der Brauch ist.

Fritz Brunner

Gott in der Agonie

Die amerikanische Monatsschrift
«Truth Seeker» veröffentlichte im

August 1971 einen bemerkenswerten,
von Marshall J. Gauvin verfassten Aufsatz

über den Zerfall des Glaubens an
Gott. Da auch in der Schweiz die
Glaubenslehre einer immer grösseren
Anzahl von Skeptikern begegnet, können
die Ausführungen Gauvins für uns ganz
interessant sein. Deshalb sei der
erwähnte Beitrag für unsere Leser in
verkürzter Form wiedergegeben:
Warum die Menschheit den Glauben
an Gott aufgibt.
Der Glaube an Gott nahm seinen
Anfang mit der Entwicklung der Religionen

in der Urzeit der Menschheit und
ist heute noch der Kern der meisten
religiösen Dogmen. Dieser Glaube
wurde durch die Betrachtung des
Universums seitens der primitiven
Naturvölker gebildet. Diese konnten sich zu

jenerZeitdie mannigfaltigen Ereignisse
in der Natur wie Ebbe und Flut, Regen
und Blitz, Tag und Nacht, Geburt,
Wachstum und Tod der Lebewesen
noch nicht erklären und folgerten daraus,

dass das Weltall von einem ihnen
ähnlichen Wesen gelenkt werden
müsste. So schuf, die Phantasie unserer
Vorfahren Geister und Götter. Alle
namhaften Anthropologen sind sich
über diesen Ursprung des Gottesbegriffes

einig. Mit dem Fortschritt der
Zivilisation wurde diese Gottesidee
schrittweise verfeinert; weniger mächtige

Götter übergaben ihre Macht den

wichtigeren Gottheiten, und der
Polytheismus seinerseits gab schliesslich
den Weg frei für den Glauben an einen
einzigen, allmächtigen Gott. Es handelt
sich hier also um eine Entwicklung des
Denkens des Menschen im Bestreben,
eine Lösung zu seinen Existenzproblemen

zu finden.
Da die Wissenschaft uns inzwischen
aber gelehrt hat, dass allem, was in der
Natur geschieht, eine natürliche
Ursache zugrunde liegt, sehen wir, dass
die Natur sich selber ständig verändert

ohne Mitwirkung einer aussenstehen-
den Macht. Mit anderen Worten, die
Naturgesetze haben die Existenz Gottes

in Frage gestellt und einer neuen
Aera des Denkens den Weg geebnet.
In der Tat, der Glaube an eine göttliche
Schöpfung des Weltalls leidet an
Auszehrung. Dutzende von Millionen glauben

nicht an einen Gott, welcher
Variante er auch angehören mag. Bei
einer noch grösseren Anzahl von
Menschen ist der Glaube auf ein vages
«Vielleicht» beschränkt. Für die
intelligenten Leute ist Gott nicht mehr die
unmittelbare und befriedigende
Antwort auf die Fragen, die durch die
Probleme des Lebens gestellt werden.
Natürlich ist diese Aenderung der
Denkweise nicht spurlos an den
Kirchen und deren Vertretern vorbeigegangen.

So gibt es in Frankreich nur
noch etwas weniger als 5 Millionen
praktizierende Katholiken, und in England

ist die Zahl der Kirchenbesucher
auf 11 —12% der Bewohner gesunken.
In Italien, Spanien und Südamerika ist
es besonders die intellektuelle Schicht,
welche dem Vatikan den Rücken kehrt.
Die Geistlichen selber wissen natürlich
sehr wohl, welche Stunde es geschlagen

hat. Nicht wenige unter ihnen
haben angefangen, sich mit einschlägiger
Lektüre zu befassen und weigern sich,
die alten Gottesvorstellungen weiter
zu predigen. Oft begegnen sie den
neuesten wissenschaftlichen Erkenntnissen

mit einiger Sympathie. Da die
einsichtigen Kirchenvertreter ihre Stellung

aber rechtfertigen müssen, können

sie vor derGemeinde den Glauben
an eine göttliche Macht nicht einfach
fallenlassen. Also führen sie zur
Verteidigung der Lehre folgende Gründe
ins Feld:
1. Das Weltall muss geschaffen worden

sein. Dieser Beweisgrund setzt
jedoch voraus, dass alle Sonnensysteme

und Lebewesen aus dem Nichts
entstanden sind. Die Vernunft allein
widerlegt aber die These, dass ohne
Materie etwas Konkretes gebildet
werden kann.

2. Das Universum muss geplant worden
sein. Der Architekt, der das Weltall
auf dem Reissbrett entworfen haben
soll, darf sich dann allerdings nicht
allzu grossen Talentes rühmen. Weshalb

hat denn der unfehlbare,
allmächtige und gütige Gott es
zugelassen, dass Menschen mit schweren
körperlichen und geistigen Fehlern
auf die Welt kommen, dass
Krankheiten, Hungersnöte und Naturkatastrophen

aller Art ganze Völker —

11


	Jesuitenartikel und Jesuitenorden

