Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 2

Artikel: Jesuitenartikel und Jesuitenorden
Autor: Brunner, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr.2 Bb. Jahrgang

Ys

Aarau, Februar 1972

Sie lesen in dieser Nummer-...

Gott in der Agonie

Religion und Gliicksspiel
«Publik» wird geopfert

Zweimal Jungfrau

Jesuitenartikel und Jesuitenorden

Die schweizerische Bundesverfassung
von 1848 setzte in Artikel 58 fest:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm af-
filiierten Gesellschaften dirfen in keinem
Teil der Schweiz Aufnahme finden.»
Ungefahr zehn Monate nach Beendi-
gung des Sonderbundskrieges wurde
am 12. September 1848, anlésslich der
letzten eidgendssischen Tagsatzung
in Bern, die eingangs erwidhnte Bun-
desverfassung angenommen. Dass in
diese Verfassung ein Jesuitenartikel
eingefiigt wurde, erklart sich aus der
politischen Lage der damaligen Zeit.
Denken wir uns einige Jahre zuriick,
dann ergibt sich fiir uns das folgende
Bild. Am 13. Januar 1841 beantragte
Seminardirektor Augustin Keller im
aargauischen Grossen Rat die Aufhe-
bung samtlicher Kléster des Kantons
Aargau. Mit 115 gegen 19 Stimmen
wurde diese Massregel angenommen
und hierauf mit Strenge durchgefiihrt.
Die Klostervermégen wurden als
Staatsgut erklart. Am 2. April 1841 ver-
urteilte eine ausserordentliche Tagsat-
zung in Bern diese Massnahme der aar-
gauischen Regierung. Die Klosterfrage
des Kantons Aargau wurde dadurch
zum Gegenstand einer griindlichen
eidgendssischen Entzweiung, zumal
auch noch Luzern gegen diese Kloster-
aufhebung protestierte. Zusammen mit
andern katholischen Stianden legte Lu-
zern Verwahrung gegen ein solches
Vorgehen ein.

1844 versuchten Schultheiss Konstan-
tin Siegwart-Miiller von Luzern und der
streng kirchlich-katholisch eingestellte
Erziehungsrat Joseph Leu von Ebersol
die Jesuiten als Lehrer und Prediger
nach Luzern zu berufen. Bevor diese
Berufung vom luzernischen Grossen

Rat gebilligt wurde, stellte Augustin
Keller in der eidgentssischen Tagsat-
zung den Antrag, man solle die Jesui-
ten aus dem Gebiete der Eidgenossen-
schaft ausweisen. In Olten und Zofin-
gen entstanden sogar Anti-Jesuiten-
vereine.

Im Dezember 1844 kam es in der Stadt
Luzern zu Strassenrevolten, die von
den Radikalen ausgelést wurden. Ein
Jahr spater bildete sich der Sonder-
bund, eine Art «Schutzvereinigung»
der sieben katholischen Schweizer
Stande Luzern, Uri, Schwyz, Unterwal-
den, Zug, Freiburg und Wallis zur Wah-
rung ihrer bedrohten kirchlichen und
politischen Interessen. '

An der eidgendssischen Tagsatzung
vom 20. Juli 1847 kam ein gltiger Tag-
satzungsentschluss zustande, der die
Auflésung des Sonderbundes aus-
sprach. An diesen Beschluss knupfte
sich dann im September gleichen Jah-
res ein weiterer fiir die Ausweisung der
Jesuiten aus der Schweiz und die Re-
vision des alten Bundesvertrages von
1815. Dadurch spitzte sich die politi-
sche Lage noch mehr zu, und so kam es
am 8. November 1847 zum Sonder-
bundskriege, der von General Guil-
laume-Henri Dufour als Oberbefehls-
haber der eidgendssischen Bundesar-
mee souverdn und fast ohne Blutver-
giessen gefiihrt wurde, und mit der vol-
ligen Niederlage des von Konstantin
Siegwart-Miiller geleiteten Sonderbun-
des endigte. Dieser Krieg dauerte nur
20 Tage. Im Januar 1848 nahmen die
Abgeordneten der katholischen Stén-
de, die den Sonderbund bildeten, ihre
Sitze an der eidgen&ssischen Tagsat-
zung ein.

Der oben angefiihrte Jesuitenartikel

der Bundesverfassung von 1848 erfuhr
bei der Totalrevision im Jahre 1874 eine
Verschérfung, indem er nunmehr als
Artikel 51 der neuen Bundesverfassung
lautet:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm af-
filiierten Gesellschaften dirfen in keinem
Teile der Schweiz Aufnahme finden, und
es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit
in Kirche und Schule untersagt.

Dieses Verbot kann durch Bundesbe-
schluss auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit
staatsgefahrlich ist oder den Frieden der
Konfessionen stdrt.»

Schon einige Jahre zuvor gingen Ein-
gaben zur Revision der Bundesverfas-
sung ein. Ende August 1870 beantrag-
ten Dr. Rohrer in Sachseln und Mel-
chior Durrer in Sarnen, zwei Katholi-
ken, folgenden Zusatz zum Jesuiten-
artikel:

«Auch kein Geistlicher, welcher in Zukunft
bei den Jesuiten oder deren affiliierten
Gesellschaften Philosophie oder Theolo-
gie studiert, darf zu irgendeiner geist-

Die neue Nummer der

«ratio humana»

mit einem aufsehenerregenden
Aufsatz iiber unbekannte Perioden
im Leben Jesu ist soeben erschie-

nen.
Jahresabonnement Fr.10.—
Einzelnummer Fr. 3—

erscheint vierteljahrlich.

Bestellungen an

W. Gyssling, Hofackerstrasse 22
8032 Ziirich




Der Pressefonds

ist stets fiir Gaben empfinglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853

der Geschiftsstelle der FVS.
Besten Dank!

lichen Pfriinde im ganzen Umfange der
Eidgenossenschaft zugelassen werden.»
Dieser Zusatz wurde jedoch nicht in
die neue Bundesverfassung von 1874
aufgenommen.

Es gab natiirlich auch Kreise, die die
Aufhebung des Jesuitenverbotes ver-
langten. Der ehemalige Bundesrat Ja-
kob Stampfli aber, ein Mann von hoher
Intelligenz und von lebhaftem Tempe-
rament, forderte die Aufrechterhaltung
dieses Verbotes, denn am 18. Juli 1870
geschah etwas von ausserordentlicher
Tragweite. Das damals abgehaltene
vatikanische Konzil verkiindete an die-
sem Tag die Unfehlbarkeit des Papstes
in allen Dingen der katholischen Glau-
benslehre. Auch hier sollen die Jesui-
ten ihre Hand im Spiele gehabt haben.
Das Gehorsams- und Treuegeliibde ge-
geniiber dem jeweiligen Papste ist
beim Jesuitenorden viel schirfer als
in allen andern katholischen Orden
ausgebildet. Durch das Dogma der In-
fallibilitat des Papstes war nun der ré-
mische Katholizismus zum Absolutis-
mus iibergegangen, und die Macht der
Kirche wurde in die Hand eines einzel-
nen gelegt.

Geschichte des Jesuitenordens

Durchgehen wir kurz die Geschichte
des Jesuitenordens:

Bei der Belagerung von Pamplona in
Spanien durch die Franzosen wurden
im Mai 1521 dem dreissigjéhrigen spa-
nischen Edelmann und Offizier Don
lfiigo de Ofiaz y de Loyola von einer
Kanonenkugel beide Beine sehrschwer
verletzt. Wiahrend seines Krankenla-
gers vertiefte sich Loyola in religiose
Erbauungsliteratur, namentlich in die
Werke des Thomas a Kempis. Sobald
Loyola hergestellt war, verteilte er
seine Giiter unter die Armen und pil-
gerte nach dem Berge Montserrat, wo
er dem wundertitigen Marienbild seine
Waffen weihte und sich zum Ritter der
Heiligen Jungfrau erklarte. In einer
Hohle bei Manresa widmete er sich
dann asketisch-geistlichen Uebungen.
Als bereits #lteres Semester betrieb
Ifiigo de Loyola geistliche Studien und
bezog die Universitédt von Alcala. Hier
begann er sehr bald, seine Kommilito-
nen zu geistlichen Exerzitien anzulei-
ten und dem Volke Religionsunterricht

10

zu erteilen. Dadurch wurde er der spa-
nischen Inquisition als Sektierer ver-
déchtig und fiir 42 Tage eingekerkert.
Nach Verbiissung dieser Strafe ver-
legte Loyola seinen Studien- und Wir-
kungsort nach Salamanca. 1528 finden
wir ihn dann an der Sorbonne in Paris,
wo er 1534 Magister der Philosophie
wurde. In Paris entwarf er mit einigen
seiner Landsleute den Plan, einen Or-
den zu stiften, um in Paléstina den Un-
gldubigen zu predigen, und wenn das
nicht ausfiihrbar wire, sich dem Papst
zur Verfuigung zu stellen. Eine Art
geistlicher Orden wurde denn auch von
Loyola und seinen Anhéngern in Paris
ins Leben gerufen. Die Wanderschaft
nach dem Heiligen Grab in Jerusalem,
um von hier aus mit der Mohammeda-
nermission ernst zu machen, scheiterte
jedoch, und so entschloss sich Ignatius
de Loyola, mit seinen Gefidhrten im Jah-
re 1637 liber Venedig nach Rom zu rei-
sen, um den bereits gegriindeten geist-
lichen Orden von Papst Paul Il. besta-
tigen zu lassen. Der neue Orden wurde
denn auch von diesem Papste formell
anerkannt.

Die Satzungen des Jesuitenordens ha-
ben militdarischen Grundzug und sind
das typische Erzeugnis eines ehema-
ligen Offiziers. Haupt des Ordens ist
der Jesuitengeneral. Die Tatigkeit der
Jesuiten erstreckt sich auf die Seel-
sorge, die katholische Glaubensver-
breitung inklusive Heidenmission, Ju-
genderziehung in der weitesten Bedeu-
tung des Wortes, man denke an die
Jesuitenschulen und hodheren Jesuiti-
schen Lehranstalten, sowie in geist-
lichen Exerzitien. Eine eigentliche Or-
denstracht besitzen die Jesuiten nicht.
Von Rom aus verbreitete sich der Or-
den tber ltalien, Portugal, Spanien und
Frankreich. Er drang auch nach Ueber-
see und in portugiesisch Paraguay bil-
dete sich ein nach jesuitischer Auffas-
sung gefiihrtes theokratisches Regie-
rungssystem.

Ignatius de Loyola starb 1556, aber
seine Personlichkeit blieb fir den Or-
den Vorbild.

Am grossen Konzil von Trient, das von
1545—1563 dauerte, waren Jesuiten
massgebend beteiligt und befiirworte-
ten den Absolutismus des rémischen
Papstes. Die Jesuiten befassten sich
nach diesem Konzil auch in starker
Weise mit der Durchfiithrung der Ge-
genreformation, der inneren Wiederer-
neuerung der katholischen Kirche und
der Abwehr der Reformation. Wohl ha-
ben die Jesuiten in Wissenschaft und
Kunst manches Bedeutsame geleistet,

durch ihre Heidenmission im Fernen
Osten brachten sie auch chinesisches
Gedankengut nach dem Abendlande,
aber durch ihr Hineinspielen in welt-
liche Streitigkeiten machten sie sich
sogar innerhalb der katholischen Kir-
che unbeliebt.

Die Unterdriickung der Jesuiten be-
gann in Portugal, wo der Minister Pom-
bal mit eiserner Strenge gegen sie
vorging. 1750 wurden die Jesuiten aus
allen portugiesischen Kolonien vertrie-
ben. In Frankreich wurde zuerst gegen
die Jesuiten eingeschritten, als der Pa-
ter Lavalette, der in Martinique -ein
grossartiges Handelsgeschift betrieb,
1755 Bankrott machte, und der Provin-
zial von Frankreich sich weigerte, des-
sen Wechsel im Betrage von mehr als
2 Millionen Livres einzulésen. Ein lang-
wieriger Prozess entstand daraus, der
dem schon angegriffenen Ruf des ge-
samten Ordens schadete. Am 6. August
1762 beschloss das Pariser Parlament
die Aufhebung des Jesuitenordens in
Frankreich. Am 14. Juni des folgenden
Jahres erklarte Kénig Ludwig XV. alle
Ordensgiter der Jesuiten fur Staats-
eigentum. Weiterhin wurde der Jesui-
tenorden 1767 in Spanien und Siidita-
lien verboten und 1768 in Parma. In
Spanien verhaftete man 1767, wéh-
rend der dortigen Aufhebung des Or-
dens, etwa 6000 Jesuiten. Der schon
lange verweltlichte Jesuitenorden wur-
de dann 1773 durch ein Dekret von
Papst Clemens XIV. formell aufgeho-
ben, mit der Begriindung, dass dessen
Gesinnung mit den kirchlichen Ansich-
ten in Widerspruch stehe und dass die
Kirche keinen wahrhaften und dauern-
den Frieden mehr geniessen konne,
solange dieser Orden bestiinde. Inter-
essant ist aber die Tatsache, dass pro-
testantische Fiirstlichkeiten wie Fried-
rich der Grosse in Preussen und die
orthodoxe Zarin Katharina die Grosse
in Russland die Jesuiten unterstiitzten
und das pépstliche Aufhebungsdekret
in ihren Ldndern gar nicht zur Geltung
kommen liessen. So gliihte das Feuer
noch immer unter der Asche und zur
Zeit Metternichs und der Heiligen Al-
lianz wurde 1814 durch Papst Pius VII.
der Jesuitenorden wieder hergestellt.

Die Jesuiten in der Schweiz

Was das Jesuitentum in der Schweiz
betrifft, so war es Kardinal Carlo Bor-
romeo, der 1570 durch einen Rechen-
schaftsbericht {iber seine Inspektions-
reise in der Eidgenossenschaft, Papst
Gregor XIlIl. Anlass gab, Jesuiten nach
der damaligen Schweiz zu beordern.



Auf Betreiben von Kardinal Borromeo
wurde in Luzern ein Jesuitenseminar
gegriindet, das zu seiner Lehrstatte
den schénsten Renaissancebau der
Stadt Luzern, den Ritterschen Palast
erhielt. Der «Luzerner Konig» Ludwig
Pfyffer von Altishofen bot dem Rat die-
ser Stadt jahrlich 100 Kronen zum Un-
terhalt der Schule an. Neben dem Je-
suitenkollegium in Luzern wurden in
der Eidgenossenschaft noch weitere
jesuitische Lehranstalten in Freiburg,
Pruntrut, Brig, Sitten und Solothurn ge-
griindet. Ein Versuch des Bischofs von
Chur, Johann Anton von Federspiel,
auch in Chur ein Jesuitenkollegium zu
griinden, scheiterte 1766.

Nach der Ausweisung des Ordens aus
der Schweiz im Jahre 1847 gingen die
meisten Ordensangehérigen in die
Missionstétigkeit. Andere wiederum
reisten nach Brasilien, Chile, Kanada,
Indien. In jeder auslidndischen Mis-
sionsstation tauchten schweizerische
Namen von Angehérigen des Jesuiten-
ordens auf.

Mit dem Reichsgesetz vom 4. Juli 1872
wurden die Niederlassungen der Jesui-
ten und ihrer verwandten Orden und
Kongregationen in Deutschland aufge-
hoben und ihnen die Errichtung von
neuen Niederlassungen untersagt. Die-
ses Verbot dauert bis 1917, in welchem
Jahre es dann ausser Kraft gesetzt wur-
de.

Zu Artikel 51 der neuen schweizeri-
schen Bundesverfassung von 1874 ist
noch zu sagen, dass nach dessen
Wortlaut den Jesuiten nur verboten ist,
zu predigen und 6ffentliche Seelsorge
auszuiiben sowie in Schule und Kirche
zu unterrichten. Dagegen fallen wis-
senschaftliche Vortrage, Fiirsorgetitig-
keit und Redaktion von Vereinszeit-
schriften durch Jesuiten nicht unter
das Jesuitenverbot in der Schweiz. Das
ist natiirlich eine empfindliche Licke
in dem bestehenden Jesuitengesetz,
die von Angehérigen des Ordens aus-
geniitzt wird.

Als Freidenker versuchte ich in sach-
licher Weise und ohne persénliches
Resentiment einige Aufklarungen tiber
den Jesuitenartikel der schweizeri-
schen Bundesverfassung zu geben und
in Kiirze einige Punkte aus der Ge-
schichte des Jesuitenordens heraus-
zugreifen. Wer mehr iiber den Orden
und dessen Auswirkungen in Kirche
und Staatswesen erfahren will, verwei-
se ich vor allem auf Heinrich Boehmers
Werk «Die Jesuiten».

Da der Bundesrat nunmehr die Ab-

stimmung ulber die Aufhebung der Je-
suitenartikel angekiindigt hat, mégen
meine Ausfiihrungen dazu beitragen,
einen Entscheid im zustimmenden oder
ablehnenden Sinne zu erleichtern. Das
aber bleibt dem einzelnen liberlassen,
wie es in einem demokratischen Staate
von Alters her der Brauch ist.

Fritz Brunner

Gott in der Agonie

Die  amerikanische = Monatsschrift
«Truth Seeker» verdffentlichte im
August 1971 einen bemerkenswerten,
von Marshall J. Gauvin verfassten Auf-
satz iiber den Zerfall des Glaubens an
Gott. Da auch in der Schweiz die Glau-
benslehre einer immer grésseren An-
zahl von Skeptikern begegnet, kdnnen
die Ausfiihrungen Gauvins fiir uns ganz
interessant sein. Deshalb sei der er-
wihnte Beitrag fiir unsere Leser in ver-
kirzter Form wiedergegeben:

Warum die Menschheit den Glauben
an Gott aufgibt.

Der Glaube an Gott nahm seinen An-
fang mit der Entwicklung der Religio-
nen in der Urzeit der Menschheit und
ist heute noch der Kern der meisten
religivsen Dogmen. Dieser Glaube
wurde durch die Betrachtung des Uni-
versums seitens der primitiven Natur-
volker gebildet. Diese konnten sich zu
jener Zeitdie mannigfaltigen Ereignisse
in der Natur wie Ebbe und Flut, Regen
und Blitz, Tag und Nacht, Geburt,
Wachstum und Tod der Lebewesen
noch nicht erkldaren und folgerten dar-
aus, dass das Weltall von einem ihnen
dhnlichen Wesen gelenkt werden
miisste. So schuf, die Phantasie unserer
Vorfahren Geister und Gétter. Alle
namhaften Anthropologen sind sich
tiber diesen Ursprung des Gottesbe-
griffes einig. Mit dem Fortschritt der
Zivilisation wurde diese Gottesidee
schrittweise verfeinert; weniger méch-
tige Gétter libergaben ihre Macht den
wichtigeren Gottheiten, und der Poly-
theismus seinerseits gab schliesslich
den Weg frei fiir den Glauben an einen
einzigen, allméchtigen Gott. Es handelt
sich hier also um eine Entwicklung des
Denkens des Menschen im Bestreben,
eine L&sung zu seinen Existenzproble-
men zu finden. )

Da die Wissenschaft uns inzwischen
aber gelehrt hat, dass allem, was in der
Natur geschieht, eine natiirliche Ur-
sache zugrunde liegt, sehen wir, dass
die Natur sich selber sténdig verdndert

ohne Mitwirkung einer aussenstehen-
den Macht. Mit anderen Worten, die
Naturgesetze haben die Existenz Got-
tes in Frage gestellt und einer neuen
Aera des Denkens den Weg geebnet.
In der Tat, der Glaube an eine géttliche
Schoépfung des Weltalls leidet an Aus-
zehrung. Dutzende von Millionen glau-
ben nicht an einen Gott, welcher Va-
riante er auch angehdren mag. Bei
einer noch grésseren Anzahl von Men-
schen ist der Glaube auf ein vages
«Vielleicht» beschrénkt. Fiir die intelli-
genten Leute ist Gott nicht mehr die
unmittelbare und befriedigende Ant-
wort auf die Fragen, die durch die Pro-
bleme des Lebens gestellt werden.
Naturlich ist diese Aenderung der
Denkweise nicht spurlos an den Kir-
chen und deren Vertretern vorbeige-
gangen. So gibt es in Frankreich nur
noch etwas weniger als 5 Millionen
praktizierende Katholiken, und in Eng-
land ist die Zahl der Kirchenbesucher
auf 11—12% der Bewohner gesunken.
In Italien, Spanien und Siidamerika ist
es besonders die intellektuelle Schicht,
welche dem Vatikan den Riicken kehrt.
Die Geistlichen selber wissen natiirlich
sehr wohl, welche Stunde es geschla-
gen hat. Nicht wenige unter ihnen ha-
ben angefangen, sich mit einschldgiger
Lektiire zu befassen und weigern sich,
die alten Gottesvorstellungen weiter
zu predigen. Oft begegnen sie den
neuesten wissenschaftlichen Erkennt-
nissen mit einiger Sympathie. Da die
einsichtigen Kirchenvertreter ihre Stel-
lung aber rechtfertigen miissen, kon-
nen sie vor der Gemeinde den Glauben
an eine goéttliche Macht nicht einfach
fallenlassen. Also fiihren sie zur Ver-
teidigung der Lehre folgende Griinde
ins Feld:

1. Das Weltall muss geschaffen worden
sein. Dieser Beweisgrund setzt je-
doch voraus, dass alle Sonnensyste-
me und Lebewesen aus dem Nichts
entstanden sind. Die Vernunft allein
widerlegt aber die These, dass ohne
Materie etwas Konkretes gebildet
werden kann.

2. Das Universum muss geplant worden
sein. Der Architekt, der das Weltall
auf dem Reissbrett entworfen haben
soll, darf sich dann allerdings nicht
allzu grossen Talentes riihmen. Wes- -
halb hat denn der unfehlbare, all-
méchtige und giitige Gott es zuge-
lassen, dass Menschen mit schweren
korperlichen und geistigen Fehlern
auf die Welt kommen, dass Krank-
heiten, Hungersnéte und Naturkata-
strophen aller Art ganze Volker —

"



	Jesuitenartikel und Jesuitenorden

