
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 11

Artikel: Christen und Marxisten

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott sie am Jüngsten Tag erkennen
und hinaufziehen soll.

Die Geburt der Magie

Als die ersten kleinen Gruppen primitiver

Menschen auf der Suche nach

Nahrung umherstreiften, hatten sie
keine Zeit, derlei Dinge auszudenken;
ihnen fehlten noch die Möglichkeiten,
ihr Leben zu produzieren und damit ihr
leibliches Fortbestehen zu gewährleisten;

sie lebten parasitisch, völlig
abhängig von der Natur und dem Zufall.
Stolperte man über einen Stein oder
hörte den Ruf eines bestimmten Tieres,

und hatte man hernach besonderes

Glück oder Pech, dann glaubte
man an einen Zusammenhang wie noch
heute Menschen glauben, dass Träume

eine Vorbedeutung hätten.

Wie Gott im Ebenbild des Menschen
erdacht wurde, so nahm der Primitive
an, dass alles um ihn — wie er selbst
— belebt sein muss, dass also Lebensgeister

ihn wie Tiere beleben. Sie wohnen

in Bäumen, Steinen, Wasserläufen

usw. und sind amoralisch wie die
Natur selbst: also weder gut noch
böse, sondern just launisch. Eine Frau

steigt über einen Stein, in dem ein

Kindergeist wohnt; daraufhin wird sie

schwanger. Wenn man niest, dann

fliegt der Lebensgeist aus und es
bleibt fraglich, ob er gewillt ist, wieder
zurückzukommen. Daher wünscht man
heute noch dem Niesenden «Gesundheit»,

«Zum Wohlsein», «Genesung!»,
«Helf Gott!» usw. — eine der vielen
magischen Formeln, die ihren Sinn
verloren haben. *)

Kann oder will der Lebensgeist nicht
zurückkommen, dann ist man krank
oder stirbt, und der Medizinmann
versucht ihn auf magische Weise heimzulocken,

ohne dass damit irgendwelche
moralischen Vorstellungen verbunden
waren.

Angeregt von Traumgeschichten, glauben

Wilde und Barbaren an das
Fortleben nach dem Tode — viele
Menschen heute befinden sich noch im

gleichen Stadium, weil es religiös
verlangt wird. Bekanntlich wurden noch
im Mittelalter Tiere für angetanen Harm
vor Gericht zitiert und verurteilt. Da
im Traum selbst unbelebte Gegenstände

erscheinen, sind auch sie von
Geistern belebt und im Märchen — dem
Ueberrest von alten Mythen — können
Sachen, Tiere und Menschen ihre
Gestalten wechseln.

Noch heute sagt man, jemand gab
«seinen Geist» auf; aus dieser Vor¬

stellung entstand dann die Idee von
der unsterblichen «Seele».
Mit geniessbaren Pflanzen und Tieren
ging man eine magische Gemeinschaft
ein, die als Totemismus bezeichnet
wird; Ueberreste davon gibt es noch
haufenweise, z. B. in Maskoten (HI.
Christopher), Wappen, Flaggen,
Freimaurerritual und dem christlichen
«Abendmahl».
In seiner Ohnmacht sieht der Wilde
nur die Möglichkeit, mit einem Totem
eine Verwandtschaft oder Ahnenreihe
einzugehen oder aber ein Tier durch
Magik anzuflehen, sich töten zu lassen,
weil er hungert. Der Totemahn darf
nicht verzehrt werden, nur an besonderen

Anlässen und unter Beobachtung

von Ritual, um die magische
Blutverwandtschaft zu erneuern — die
Idee, die dem Abendmahl zugrunde
liegt, wobei man berücksichtigen muss,
dass Jesus in der Urkirche nur als
«Lamm Gottes» verehrt und dargestellt
wurde.
Die erstaunlichen Höhlenzeichnungen
in Spanien und Südfrankreich sind kein
Ausdruck eines Kunstempfindens,
sondern dienen dem Jagdzauber.
Aber noch heute gibt es Fromme, die
vor dem Essen Gott danken für das,
was sie ohne ihr Dazutun nicht hätten
herbeischaffen können, geschweige
dass es die Gottheit hergezaubert
hätte. Und dann wünscht man sich
«(Gesegnete) Mahlzeit».

Alle ausgedrückten Wünsche sind
magische Formeln wie auch das Gebet,
das in einer vorgeschriebenen Weise
gesagt werden muss, ob diese nun
verständlich ist oder nicht; dazu gibt
es dann magische Symbolwörter wie
Halleluja oder Amen.

«Grüss Gott» Ich grüsse dich im
Namen Gottes, — klingt recht nett,
aber die Slawen haben einen besseren
Gruss, indem sie «Gesundheit»
wünschen. **)
Die Trennungslinie zwischen Glauben
und Aberglauben besteht bloss in der
autoritären Anerkennung und
Dogmatisierung; dazwischen steht Tradition
(Brauchtum), das ein nicht weniger
hartnäckiger Hemmschuh ist.

Dr. Otto Wolfgang

*) So z.B. der Ausruf «unberufen!», dreimaliges

Ausspucken (toi-toi-toi) oder in England

«touch-wood», wobei man etwas aus
Holz berührt.
Alles was wächst muss einen «Lebensgeist»

haben: Haare, Nägel, Pflanzen und
im besonderen Bäume («Baum des
Lebens», Zauberstab, Kreuz). Bei den Griechen

galten die Haare als Sitz des Le¬

bens; Wilde und Barbaren fürchten sich,
Haare oder Nägel schneiden zu lassen
und wenn es sein muss, werden sie unter
grossem Ritual geschnitten und vergraben

oder sonstwie aufbewahrt, denn es
soll in magischer Verbindung mit dem
Körper bleiben (Sympathiezauber). Noch
im Mittelalter glaubte man Fernzauber
ausüben zu können, wenn man etwas vom
Körper des Betreffenden hatte (den
sogenannten «Atzmann»). An das Haar
Heiliger (Naziräer) durfte kein Schermesser
kommen, denn je mehr Haar, um so mehr
Lebensgeist (Mana).
Speichel galt wie Blut als Lebenssaft, und
vom Gotte Marduk hiess es: Der Speichel

des Lebens ist dein. Ausspucken
hilft gegen den Bösen Blick und böse
Geister, die sich rächen wollen, wenn man
etwas als preisenswert erwähnt (daher
auch der Ausruf, man will es nicht «berufen»

haben). Noch das N.T. erzählt, dass
Jesus mit seinem Speichel Kranke heilte.
Aehnlichkeit von Blutsverwandten wird
sogar in solcher Weise festgestellt wie
im Französischen: «C'est son pere tout
crache — oder Englisch «the very spit».

**) Russisch «zdrawstwuj» von «zdarobje»
Gesundheit, (polnisch «zdrowie») und

auch beim Essen und Trinken wünscht
«zur Gesundheit». Tschechisch «na zdar»

zum Heil, zur Gesundheit.

Christen und Marxisten

In vieler Hinsicht aufschlussreich war
die diesjährige, sich über vier Tage
erstreckende Herbsttagung des Basler
reformierten Pfarrkapitels, die ganz der
Auseinandersetzung zwischen
Christentum und Marxismus gewidmet war.
Sie fand unter der Leitung des Professors

für Ethik an der Theologischen
Fakultät der Basler Universität,
Lochmann, statt, der früher in Prag gewirkt
hatte. Er erkannte die Verwerfung der
Religion durch Marx als eine Haltung
von «humanistischem Pathos» an, weil
Marx den Menschen aus dem irdischen
Elend herausführen und zu wirklichem
Glück verhelfen wollte, so dass das
«illusorische Glück der Religion»
überflüssig wird. Auch bezüglich der von
Marx vertretenen «Entfremdung des
Menschen» durch das Geld- und
Profitdenken in der kapitalistischen
Gesellschaft, in der Geld und nicht mehr
der Mensch und die Menschlichkeit
höchstes Prinzip ist, sieht Professor
Lochmann einen Berührungspunkt
zwischen Christentum und Marxismus. Er
kam in seinen Darlegungen zu vier
bemerkenswerten Schlussfolgerungen.
Einmal ist der Mensch nicht nur
Individuum, sondern gesellschaftliches
Wesen, was auch die Bibel anerkennt.
Sodann entspreche der Internationali-

83



tät, mit der Marx die weltumspannende
Gemeinschaft aller Menschen meine,
die ökumenische Sicht des Christentums.

Des weiteren soll die christliche
Ethik nicht auf individuellen Tugendlehren

und philantropisch eingestellt
sein, sondern wie Marx die Veränderung

der Gesellschaftstrukturen, soweit
sie Ursachen von Not und Elend sind,
anstreben. Endlich müsse ein Christ
auch anerkennen, dass es Situationen
gibt, die nicht mehr evolutionär gemeistert

werden können und welche die
revolutionäre Veränderung der
Gesellschaftsstrukturen erfordern. Er müsse
sich zu revolutionärer Veränderung
der Welt als der «tragischen Dimension
der Geschichte» bekennen, ohne in

Revolutionsverherrlichung zu verfallen.

Wer in den alten Jahrgängen unserer
Zeitschrift blättert, wird immer wieder
auf klar durchdachte, gedankenreiche
Aufsätze stossen, die mit dem Namen
Theodor Hartwig gezeichnet sind.
Dieser Mann wurde vor hundert Jahren,
am 25. November 1872, im alten Oesterreich

der Habsburger Monarchie geboren.

In Wien wuchs er auf, hier wirkte
er als Mittelschullehrer. Er war ein
kämpferischer, freier Geist, so ist es zu
verstehen, dass er gar bald mit dem
kaiserlich-königlichen Unterrichtsministerium

in Gegensatz geriet. Er setzte
sich energisch für eine Schulreform
ein, in der die naturwissenschaftlichen
Und realistischen Fächer vermehrte
Bedeutung erhalten sollten gegenüber
den überbewerteten klassischen Sprachen

Griechisch und Latein. Deshalb
wurde er 1910 von der Hauptstadt weg
in die Provinz versetzt — so machte
man es damals mit unbequemen
Geistern.

Beim Zerfall des Habsburgischen
Kaiserreichs nach dem Ersten Weltkrieg
befand er sich in Brünn und wurde Bürger

der jungen tschechoslowakischen
Republik. Unermüdlich kämpfte er hier
für den freien Gedanken, gegen
Klerikalismus und Reaktion, für den
Sozialismus. Im Jahr 1925 wurde er zum
ersten Präsidenten der Internationale der
proletarischen Freidenker gewählt, da
verzichtete er auf sein Lehramt und
widmete sich ganz der propagandistischen

und organisatorischen Arbeit für
die Freidenkerbewegung.
Auch in der Schweiz war er in der
Zwischenkriegszeit ein gern gesehener

Lochmanns Thesen wurden eifrig
diskutiert, nichtzuletztauch mitdem
marxistischen Theoretiker Dr. Konrad Farner,

mit Carl Miville, dem Präsidenten
der Basler Sozialdemokratie, und mit
Georg Gantenbein, dem Zentralpräsidenten

des Schweizerischen
Eisenbahnerverbands. Wir Freidenker dürfen
solche Entwicklungen innerhalb der
Kirche nicht übersehen, ein wachsender

Teil der Pfarrer und Theologen hat
erkannt, dass das Ueberleben ihrer
Lehren und der Institution der Kirche
von der Anpassung an gesellschaftliche

Auffassungen abhängt, die in der

ganzen Welt immer mehr an Boden
gewinnen. Wenn dieser Prozess auch in

der Schweiz nur langsam vor sich geht.
Walter Gyssling

Gast — nur als Beispiel sei erwähnt,
dass er bei der Gründung der
Ortsgruppe Aarau der FVS im Jahre 1930

anwesend war und auch das Wort
ergriff, um die Gesinnungsfreunde
aufzumuntern und anzufeuern.
Dann aber brach das vernichtende
Unwetter von Faschismus und Krieg über
Europa herein und zerstörte in den
verheerten Ländern, was an verheissungs-
vollen Anfängen aufgebaut worden
war. Dass Theodor Hartwig während
der Besetzung der Tschechoslowakei
durch die Hitlerarmeen ständig in
Lebensgefahr war, wird jedem klar, wenn
er weiss, dass von Theodor Hartwig
Werke erschienen waren wie «Einführung

in die materialistische Geschichtsauffassung,

Soziologie und Sozialismus»

(1927), «Historischer Monismus»
(1929) und «Der Faschismus in
Deutschland» (1933). Solche Bücher
mussten den Nationalsozialisten ein
Dorn im Auge sein.
Als weitere Werke Hartwigs seien unter

anderem genannt: «Die Krise der
Philosophie», «Die Tragödie des
Schlafzimmers, Beiträge zur Psychologie

der Ehe», «Der Existenzialismus»,
«Hamlets Hemmungen, eine psychologische

Studie», «Schuldgefühl und
Strafbedürfnis». Aber nicht nur als
Freidenker, Sozialist und Psychologe
schrieb Hartwig Werke, sondern er
berichtete auch als feinfühliger
Naturfreund und begeisterter Bergwanderer
von seinen Fahrten.
Hartwig überlebte den Zweiten Weltkrieg

mit all seinem Grauen. Und
unentwegt begann er wieder zu schreiben

und zu werben, um auf den Trümmern
für Humanismus und Freiheit des
Denkens einzutreten. Aber in Ost und West
triumphierte das Dogma, auf Abdruck
seiner Arbeiten durfte nicht rechnen,
wer Sätze wie etwa den folgenden
schrieb: «Das vom Vatikan neu verkündete

Dogma von der leiblichen
Himmelfahrt der Jungfrau Maria nimmt sich
in unserem technischen Zeitalter wie
ein Paradoxon aus. Und doch steckt
da ein sozialpsychologisches Moment
dahinter: Die Frau, die bisher in der
patriarchalischen Gesellschaft
minderbewertet war, wird in steigendem Masse

in den Produktionsprozess mit
einbezogen, daher ökonomisch unabhängig

vom Mann, so dass es zeitgemäss
ist, ihr einen ideologischen Brocken
hinzuwerfen. Das ist der tiefere Sinn
des neuen Dogmas. So etwas verstehen

unsere Vulgärmarxisten nicht, die
von Psychologie keine Ahnung haben.»
Hartwig erkannte selbst, dass für seine
Arbeiten und Gedanken kein Raum

war (so macht man es heute mit
unbequemen Geistern, man schweigt sie
tot), darum wandte er sich immer wieder

an unseren «Freidenker», wo seine
Aufsätze Aufnahme und eine bescheidene

Verbreitung fanden. Eine geplante
Sammlung seiner Arbeiten in Buch:

form konnte leider nie erscheinen.
Mitten aus seiner Tätigkeit heraus riss
ihn der Tod am 5. Februar 1958. Sein
Leben und Schaffen sind aus der
Freidenkerbewegung nicht wegzudenken.
Wir wünschen nur, dass die Vielfalt seiner

Schriften ausgegraben und neu
zugänglich gemacht würde, denn er hat
auch der heute lebenden Generation
noch viel zu sagen. Alwin Hellmann

Im Rückblick (I)

Ein für die Sache des Freidenkertums
verdienstvoller Gesinnungsfreund,
Joseph Egli in Bern, Mitbegründer und

erster Präsident der gleichnamigen
Ortsgruppe, hat im Verlauf der Jahre
eine umfassende Dokumentation —
zum grossen Teil Pressestimmen, zum
andern eigene Betrachtungen oder
solche anderer Verfasser — zusammengetragen,

die bis auf 1943 zurückreicht.
Der Inhalt der ganzen Sammlung, der
Joseph Egli den bezeichnenden Titel
«Non parole — ma fatti!» gegeben hat,
befasst sich mit freigeistigen Themen
und ist, wenn sich naturgemäss auch
Verstaubtes darunter findet, eine
Fundgrube von Stoff, der auch heute
noch interessieren kann.

Theodor Hartwig 1872-1958

84


	Christen und Marxisten

