Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 11

Artikel: Christen und Marxisten

Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott sie am Jiingsten Tag erkennen
und hinaufziehen soll.

Die Geburt der Magie

Als die ersten kleinen Gruppen primi-
tiver Menschen auf der Suche nach
Nahrung umherstreiften, hatten sie
keine Zeit, derlei Dinge auszudenken;
ihnen fehlten noch die Moglichkeiten,
ihr Leben zu produzieren und damit ihr
leibliches Fortbestehen zu gewdhrlei-
sten; sie lebten parasitisch, vollig ab-
hiangig von der Natur und dem Zufall.
Stolperte man iiber einen Stein oder
hérte den Ruf eines bestimmten Tie-
res, und hatte man hernach besonde-
res Gliick oder Pech, dann glaubte
man an einen Zusammenhang wie noch
heute Menschen glauben, dass Trau-
me eine Vorbedeutung hitten.

Wie Gott im Ebenbild des Menschen
erdacht wurde, so nahm der Primitive
an, dass alles um ihn — wie er selbst
— belebt sein muss, dass also Lebens-
geister ihn wie Tiere beleben. Sie woh-
nen in B&umen, Steinen, Wasserldu-
fen usw. und sind amoralisch wie die
Natur selbst: also weder gut noch
bose, sondern just launisch. Eine Frau
steigt liber einen Stein, in dem ein
Kindergeist wohnt; daraufhin wird sie
schwanger. Wenn man niest, dann
fliegt der Lebensgeist aus und es
bleibt fraglich, ob er gewillt ist, wieder
zuriickzukommen. Daher wiinscht man
heute noch dem Niesenden «Gesund-
heit», «Zum Wobhlsein», «Genesung!»,
«Helf Gott!» usw. — eine der vielen
magischen Formeln, die ihren Sinn ver-
loren haben. *)

Kann oder will der Lebensgeist nicht
zuriickkommen, dann ist man krank
oder stirbt, und der Medizinmann ver-
sucht ihn auf magische Weise heimzu-
locken, ohne dass damit irgendwelche
moralischen Vorstellungen verbunden
waren.

Angeregt von Traumgeschichten, glau-
ben Wilde und Barbaren an das Fort-
leben nach dem Tode — viele Men-
schen heute befinden sich noch im
gleichen Stadium, weil es religios ver-
langt wird. Bekanntlich wurden noch
im Mittelalter Tiere fiir angetanen Harm
vor Gericht zitiert und verurteilt. Da
im Traum selbst unbelebte Gegenstén-
de erscheinen, sind auch sie von Gei-
stern belebt und im Marchen — dem
Ueberrest von alten Mythen — kénnen
Sachen, Tiere und Menschen ihre Ge-
stalten wechseln.

Noch heute sagt man, jemand gab
«seinen Geist» auf; aus dieser Vor-

stellung entstand dann die Idee von
der unsterblichen «Seele».

Mit geniessbaren Pflanzen und Tieren
ging man eine magische Gemeinschaft
ein, die als Totemismus bezeichnet
wird; Ueberreste davon gibt es noch
haufenweise, z.B. in Maskoten (HI.
Christopher), Wappen, Flaggen, Frei-
maurerritual und dem christlichen
«Abendmabhl».

In seiner Ohnmacht sieht der Wilde
nur die Méglichkeit, mit einem Totem
eine Verwandtschaft oder Ahnenreihe
einzugehen oder aber ein Tier durch
Magik anzuflehen, sich téten zu lassen,
weil er hungert. Der Totemahn darf
nicht verzehrt werden, nur an beson-
deren Anldssen und unter Beobach-
tung von Ritual, um die magische Blut-
verwandtschaft zu erneuern — die
Idee, die dem Abendmahl zugrunde
liegt, wobei man beriicksichtigen muss,
dass Jesus in der Urkirche nur als
«Lamm Gottes» verehrt und dargestellt
wurde.

Die erstaunlichen Héhlenzeichnungen
in Spanien und Stidfrankreich sind kein
Ausdruck eines Kunstempfindens, son-
dern dienen dem Jagdzauber.

Aber noch heute gibt es Fromme, die
vor dem Essen Gott danken fiir das,
was sie ohne ihr Dazutun nicht hitten
herbeischaffen kénnen, geschweige
dass es die Gottheit hergezaubert
hatte. Und dann wiinscht man sich
«(Gesegnete) Mahlzeit».

Alle ausgedriickten Wiinsche sind ma-
gische Formeln wie auch das Gebet,
das in einer vorgeschriebenen Weise
gesagt werden muss, ob diese nun
verstandlich ist oder nicht; dazu gibt
es dann magische Symbolwérter wie
Halleluja oder Amen.

«Griiss Gott» = Ich griisse dich im
Namen Gottes, — klingt recht nett,
aber die Slawen haben einen besseren
Gruss, indem sie «Gesundheit» wiin-
schen. **)
Die Trennungslinie zwischen Glauben
und Aberglauben besteht bloss in der
autoritdaren Anerkennung und Dogma-
tisierung; dazwischen steht Tradition
(Brauchtum), das ein nicht weniger
hartndckiger Hemmschuh ist.

Dr. Otto Wolfgang

*) So z.B. der Ausruf «unberufen!», dreima-
liges Ausspucken (toi-toi-toi) oder in Eng-
land «touch-wood», wobei man etwas aus
Holz beriihrt.

Alles was wiéchst muss einen «Lebens-
geist» haben: Haare, Nagel, Pflanzen und
im besonderen B&dume («Baum des Le-
bens», Zauberstab, Kreuz). Bei den Grie-
chen galten die Haare als Sitz des Le-

bens; Wilde und Barbaren fiirchten sich,
Haare oder Nigel schneiden zu lassen
und wenn es sein muss, werden sie unter
grossem Ritual geschnitten und vergra-
ben oder sonstwie aufbewahrt, denn es
soll in magischer Verbindung mit dem
Kérper bleiben (Sympathiezauber). Noch
im Mittelalter glaubte man Fernzauber
ausiiben zu kénnen, wenn man etwas vom
Korper des Betreffenden hatte (den so-
genannten «Atzmann»). An das Haar Hei-
liger (Nazirder) durfte kein Schermesser
kommen, denn je mehr Haar, um so mehr
Lebensgeist (Mana).

Speichel galt wie Blut als Lebenssaft, und
vom Gotte Marduk hiess es: Der Spei-
chel des Lebens ist dein. Ausspucken
hilft gegen den Bésen Blick und bose
Geister, die sich richen wollen, wenn man
etwas als preisenswert erwidhnt (daher
auch der Ausruf, man will es nicht «beru-
fen» haben). Noch das N.T. erzéhlt, dass
Jesus mit seinem Speichel Kranke heilte.
Aehnlichkeit von Blutsverwandten wird
sogar in solcher Weise festgestellt wie
im Franzdsischen: «C'est son pére tout
craché — oder Englisch «the very spit».

**) Russisch «zdrawstwuj» von «zdarobje»
= Gesundheit, (polnisch «zdrowie») und
auch beim Essen und Trinken wiinscht
«zur Gesundheit». Tschechisch «na zdar»
— zum Heil, zur Gesundheit.

Christen und Marxisten

In vieler Hinsicht aufschlussreich war
die diesjahrige, sich tber vier Tage er-
streckende Herbsttagung des Basler
reformierten Pfarrkapitels, die ganz der
Auseinandersetzung zwischen Chri-
stentum und Marxismus gewidmet war.
Sie fand unter der Leitung des Profes-
sors fur Ethik an der. Theologischen Fa-
kultdt der Basler Universitat, Loch-
mann, statt, der frither in Prag gewirkt
hatte. Er erkannte die Verwerfung der
Religion durch Marx als eine Haltung
von «humanistischem Pathos» an, weil
Marx den Menschen aus dem irdischen
Elend herausfiihren und zu wirklichem
Gliick verhelfen wollte, so dass das
«illusorische Gliick der Religion» tUber-
fliissig wird. Auch beziiglich der von
Marx vertretenen «Entfremdung des
Menschen» durch das Geld- und Pro-
fitdenken in der kapitalistischen Ge-
sellschaft, in der Geld und nicht mehr
der Mensch und die Menschlichkeit
héchstes Prinzip ist, sieht Professor
Lochmann einen Beriihrungspunkt zwi-
schen Christentum und Marxismus. Er
kam in seinen Darlegungen zu vier be-
merkenswerten  Schlussfolgerungen.
Einmal ist der Mensch nicht nur Indi-
viduum, sondern gesellschaftliches
Wesen, was auch die Bibel anerkennt.
Sodann entspreche der Internationali-

83



tat, mit der Marx die weltumspannende
Gemeinschaft aller Menschen meine,
die 6kumenische Sicht des Christen-
tums. Des weiteren soll die christliche
Ethik nicht auf individuellen Tugend-
lehren und philantropisch eingestellt
sein, sondern wie Marx die Verénde-
rung der Gesellschaftstrukturen, soweit
sie Ursachen von Not und Elend sind,
anstreben. Endlich miisse ein Christ
auch anerkennen, dass es Situationen
gibt, die nicht mehr evolutionér gemei-
stert werden kénnen und welche die
revolutiondre Verdnderung der Gesell-
schaftsstrukturen erfordern. Er miisse
sich zu revolutiondrer Verdnderung
der Welt als der «tragischen Dimension
der Geschichte» bekennen, ohne in Re-
volutionsverherrlichung zu verfallen.

Lochmanns Thesen wurden eifrig dis-
kutiert, nichtzuletzt auch mit dem marxi-
stischen Theoretiker Dr. Konrad Far-
ner, mit Carl Miville, dem Prisidenten
der Basler Sozialdemokratie, und mit
Georg Gantenbein, dem Zentralprisi-
denten des Schweizerischen Eisen-
bahnerverbands. Wir Freidenker diirfen
solche Entwicklungen innerhalb der
Kirche nicht tibersehen, ein wachsen-
der Teil der Pfarrer und Theologen hat
erkannt, dass das Ueberleben ihrer
Lehren und der Institution der Kirche
von der Anpassung an gesellschaftli-
che Auffassungen abhingt, die in der
ganzen Welt immer mehr an Boden ge-
winnen. Wenn dieser Prozess auch in
der Schweiz nur langsam vor sich geht.

Walter Gyssling

Theodor Hartwig 1872-1958

Wer in den alten Jahrgingen unserer
Zeitschrift blittert, wird immer wieder
auf klar durchdachte, gedankenreiche
Aufsitze stossen, die mit dem Namen
Theodor Hartwig gezeichnet sind.
Dieser Mann wurde vor hundert Jahren,
am 25. November 1872, im alten Oester-
reich der Habsburger Monarchie gebo-
ren. In Wien wuchs er auf, hier wirkte
er als Mittelschullehrer. Er war ein
kampferischer, freier Geist, so ist es zu
verstehen, dass er gar bald mit dem
kaiserlich-koniglichen Unterrichtsmini-
sterium in Gegensatz geriet. Er setzte
sich energisch fiir eine Schulreform
ein, in der die naturwissenschaftlichen
und realistischen Facher vermehrte Be-
deutung erhalten sollten gegeniiber
den liberbewerteten klassischen Spra-
chen Griechisch und Latein. Deshalb
wurde er 1910 von der Hauptstadt weg
in die Provinz versetzt — so machte
man es damals mit unbequemen Gei-
stern.

Beim Zerfall des Habsburgischen Kai-
serreichs nach dem Ersten Weltkrieg
befand er sich in Briinn und wurde Biir-
ger der jungen tschechoslowakischen
Republik. Unermiidlich kdmpfte er hier
fir den freien Gedanken, gegen Kleri-
kalismus und Reaktion, fiir den Sozia-
lismus. Im Jahr 1925 wurde er zum er-
sten Prasidenten der Internationale der
proletarischen Freidenker gewihlt, da
verzichtete er auf sein Lehramt und
widmete sich ganz der propagandisti-
schen und organisatorischen Arbeit fiir
die Freidenkerbewegung.

Auch in der Schweiz war er in der Zwi-
schenkriegszeit ein gern gesehener

84

Gast — nur als Beispiel sei erwéhnt,
dass er bei der Griindung der Orts-
gruppe Aarau der FVS im Jahre 1930
anwesend war und auch das Wort er-
griff, um die Gesinnungsfreunde aufzu-
muntern und anzufeuern.

Dann aber brach das vernichtende Un-
wetter von Faschismus und Krieg iiber
Europa herein und zerstorte in den ver-
heerten Ldndern, was an verheissungs-
vollen Anfangen aufgebaut worden
war. Dass Theodor Hartwig wihrend
der Besetzung der Tschechoslowakei
durch die Hitlerarmeen stindig in Le-
bensgefahr war, wird jedem klar, wenn
er weiss, dass von Theodor Hartwig
Werke erschienen waren wie «Einfiih-
rung in die materialistische Geschichts-
auffassung, Soziologie und Sozialis-
mus» (1927), «Historischer Monismus»
(1929) und «Der Faschismus in
Deutschland» (1933). Solche Biicher
mussten den Nationalsozialisten ein
Dorn im Auge sein.

Als weitere Werke Hartwigs seien un-
ter anderem genannt: «Die Krise der
Philosophie», «Die Tragédie des
Schlafzimmers, Beitrdge zur Psycholo-
gie der Ehe», «Der Existenzialismus»,
«Hamlets Hemmungen, eine psycholo-
gische Studie», «Schuldgefiihl und
Strafbediirfnis». Aber nicht nur als
Freidenker, Sozialist und Psychologe
schrieb Hartwig Werke, sondern er be-
richtete auch als feinfiihliger Natur-
freund und begeisterter Bergwanderer
von seinen Fahrten.

Hartwig tberlebte den Zweiten Welt-
krieg mit all seinem Grauen. Und un-
entwegt begann er wieder zu schreiben

und zu werben, um auf den Triimmern
fir Humanismus und Freiheit des Den-
kens einzutreten. Aber in Ost und West
triumphierte das Dogma, auf Abdruck
seiner Arbeiten durfte nicht rechnen,
wer Sitze wie etwa den folgenden
schrieb: «Das vom Vatikan neu verkiin-
dete Dogma von der leiblichen Him-
melfahrt der Jungfrau Maria nimmt sich
in unserem technischen Zeitalter wie
ein Paradoxon aus. Und doch steckt
da ein sozialpsychologisches Moment
dahinter: Die Frau, die bisher in der
patriarchalischen Gesellschaft minder-
bewertet war, wird in steigendem Mas-
se in den Produktionsprozess mit ein-
bezogen, daher 6konomisch unabhin-
gig vom Mann, so dass es zeitgemiss
ist, ihr einen ideologischen Brocken
hinzuwerfen. Das ist der tiefere Sinn
des neuen Dogmas. So etwas verste-
hen unsere Vulgdrmarxisten nicht, die
von Psychologie keine Ahnung haben.»
Hartwig erkannte selbst, dass fiir seine
Arbeiten und Gedanken kein Raum
war (so macht man es heute mit unbe-
quemen Geistern, man schweigt sie
tot), darum wandte er sich immer wie-
der an unseren «Freidenker», wo seine
Aufsdtze Aufnahme und eine beschei-
dene Verbreitung fanden. Eine geplan-
te Sammlung seiner Arbeiten in Buch-
form konnte leider nie erscheinen.

Mitten aus seiner Tatigkeit heraus riss
ihn der Tod am 5. Februar 1958. Sein
Leben und Schaffen sind aus der Frei-
denkerbewegung nicht wegzudenken.
Wir wiinschen nur, dass die Vielfalt sei-
ner Schriften ausgegraben und neu zu-
génglich gemacht wiirde, denn er hat
auch der heute lebenden Generation
noch viel zu sagen. Alwin Hellmann

Im Riickblick (1)

Ein fiir die Sache des Freidenkertums
verdienstvoller Gesinnungsfreund, Jo-
seph Egli in Bern, Mitbegriinder und
erster Prdsident der gleichnamigen
Ortsgruppe, hat im Verlauf der Jahre
eine umfassende Dokumentation —
zum grossen Teil Pressestimmen, zum
andern eigene Betrachtungen oder sol-
che anderer Verfasser — zusammenge-
tragen, die bis auf 1943 zuriickreicht.
Der Inhalt der ganzen Sammlung, der
Joseph Egli den bezeichnenden Titel
«Non parole — ma fatti!» gegeben hat,
befasst sich mit freigeistigen Themen
und ist, wenn sich naturgeméiss auch
Verstaubtes darunter findet, eine
Fundgrube von Stoff, der auch heute
noch interessieren kann.



	Christen und Marxisten

