
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 11

Artikel: ...und der geistige Schwanzstummel wedelt noch

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So weit die Debatte, die auch erkennen

liess, was wir künftig im Vorfeld
des Abstimmungskampfes zu erwarten
haben. Mehrere Redner und ihnen
folgend auch schon ein Teil der Presse
gefielen sich in einer Verharmlosung
des Jesuitenordens, der sich angeblich
gewandelt habe, nicht mehr eine
Vereinigung von Mördern unbequemer
Fürsten und Staatsmänner sei, vielmehr
heute viel «progressive» Elemente
enthalte. Es wird dabei auf Theologen wie
Rahner, Forscher wie Teilhard de Chardin,

Revolutionäre wie Daniel Berrigan
verwiesen und dabei verschwiegen, wie
sie in der Mehrzahl von der Ordensleitung

und dem Vatikan zum Schweigen
gebracht wurden. Nicht aus alten Zeiten,

sondern aus diesem Jahrhundert
liegen Aeusserungen massgebender
Jesuiten vor, die den staatsfeindlichen,
antidemokratischen, intoleranten
Charakter des Jesuitenordens deutlich
machen, so etwadie Erklärungen desfrüheren

Jesuitengenerals Wernz über das
Verhältnis von Kirche und Staat und
die wilde Hetzrede gegen den Atheis-

Im Oligozän — also vor etwa anderthalb

Millionen Jahren — spaltete sich
der Zweig unserer Urahnen — der auf
Bäumen lebenden Primaten — in einen
der Affen und der Menschen; die
Ursache mag ein Einbruch der Eiszeit
gewesen sein, vor dem es den Affenahnen

(wie Propliopithecus) gelang
nach Süden zu flüchten, während die
Menschenahnen unter gefahrvollen
Bedingungen gezwungen waren, sich
neuen Umständen anzupassen. «Der
Kampf ist der Vater des Fortschritts»,
wie schon Heraklit von Ephesos erklärt
hatte.
Die gemeinsamen Ahnen lebten auf
Bäumen, wo sehen, fühlen und hören
wichtiger sind als der Geruchssinn; die
vorgestülpte Schnauze wich also
zurück; das Gesicht plattet sich nun ab,
die Augen kommen von seitwärts nach
vorn und empfangen Eindrücke pla-
stisoh und stereoskopisch. Dies führt
zu erhöhter Neugierde, alles muss
betastet werden. Die Augen werden immer
mehr Leiter je mehr sich der Wald lichtet,

die Finger werden damit immer
wendiger, das erst gegenständliche
«Erfassen» wird zum geistigen und
wirkt zurück auf die Hände, die nun zu

zielstrebiger Arbeit befähigt werden,

mus des amtierenden Jesuitengenerals
Arrupe anlässlich des 2. Vatikanischen
Konzils. Ausserdem: alle Jesuiten
haben ein feierliches Gelübde des absoluten

Gehorsams gegenüber dem Papst
abgelegt. Der Papst ist aber
völkerrechtlich ein Staatsoberhaupt. Kann
die Schweiz den Mitgliedern einer
Organisation, die förmlich einem

ausländischen Staatsoberhaupt absoluten
Gehorsam gelobt hat, volle Bewegungsfreiheit

gewähren? Oder müsste eine
solche Organisation nicht als «subversiv»

gelten? Die allgemeine
Gehorsamspflicht aller Katholiken gegenüber
dem Papst ist doch etwas anderes als

jenes feierliche Gelübde der Jesuiten.

Auch unsere Kommunisten, die
Mitglieder der Partei der Arbeit, haben
allen gelegentlichen Anspielungen zum
Trotz sich nie zu feierlichem Gehorsam
gegenüber Herrn Podgorny verpflichtet.

All dies wird in den nächsten
Monaten auch in unseren Reihen
überdacht und diskutiert werden müssen.

Walter Gyssling

um Dinge auszuführen, die geplant
ausgedacht, d. h. geistig gesehen worden
waren. Der aufrecht gehaltene Kopf
wird immer kleiner, die Gesichtsknochen

weichen zurück, damit setzt sich
der Kopf weiter nach hinten ins
Genick, aber als Gegengewicht springt
nun ein Kinn vor und der vorher als
Balancestab oder Hilfshand nötige
Schwanz verkümmert. Wie bekannt
aber tragen wir noch einen Stummel
davon mit uns.
Im nächsten Zeitalter, dem Miozän,
war Sibirien ein weiter Ozean, aus dem
das kahle Bergland von Tibet und der
östliche Himalaja emporragten. Die
hohen Bergwände hielten den Regen
ab, die Fruchtbäume wichen der Steppe,

und der Affenmensch war zur Erde
herabgezwungen worden; Homosimius
war noch mehr Affe als Mensch, mit
Augenwülsten und fliehender Stirn.
Notgedrungen wird nun aus dem
Pflanzenfresser ein Fleisch- und Allesfresser

— wie unsere Zähne entgegen den
magischen Ideen der Vegetarier
beweisen.

Alle Tiere haben sich weitgehend
spezialisiert, so weit, dass viele Arten
zugrunde gingen, als die Lebensbedingungen,

denen sie sich angepasst hat¬

ten, sich veränderten. Der Zweig, der

zu Menschen wurde, hatte dazu nicht

genug Zeit gehabt; er stellte sich um

und siegte durch Auslese.
Die grösseren Gefahren auf dem
Boden zwangen zu grösserem Zusammen-
schluss, zwecks Jagd und Verteidigung,

wobei es nötig ist, sich durch
Zeichen und Laute zu verständigen.
Gedanken verbinden sich zu Lauten,
nachdem Empfindungen bereits durch

Lautsymbole ausgedrückt worden

waren, und schliesslich bilden sich
sogar Begriffe für abstrakte Vorstellungen.

Mit der Herstellung künstlicher
Werkzeuge verkümmern die
natürlichen; Zähne und Kinnbacken treten
zurück, der Mund wird beweglicher und

ermöglicht nun Sprache.
Da aber im Leben alles positive und

negative Aspekte hat, führt die Bildung
von abstrakten Vorstellungen beim

Menschen zur Erfindung der Gottidee;
er ist das einzige Wesen, das materielle

Werte als «Opfer» zerstört und

Zeit und Material verbraucht, um
seinem Popanz kostspielige Kultstätten
zu errichten.
Religion entsteht erst als Folge und

Ausdruck der Klassengesellschaft mit

der Ausbeutung von Mensch durch

Mensch, sie enthält aber noch die

Ueberreste der Vorstellungen des
Primitiven, der im Kampf ums Dasein Ma-

gik brauchte.
Feuerbach hat die Religion als geistiges

Uebel behandelt, Marx als soziales
und Freud hat sie klinisch als universale

Zwangsneurose bezeichnet.
Im «Dictionary of Psychoanalysis (New
York, 1950), weist er auf die Aehnlich-
keit zwischen religiösen Riten und neu-
rotischemZeremoniell hin, woraus sich

eine Zwangshandlung entwickelt. Wie
ein dummer Junge macht es sich der

Neurotiker zur Aufgabe, nie mit dem

linken Fuss aufzustehen, stets auf
Pflastersteine und nie dazwischen zu treten

oder andere Vorschriften und

selbstauferlegte Tabus zu befolgen.
Dies führt zu Aberglauben und Omina

— etwa, dass es unheilkündend ist,

gewissen Leuten oder Tieren zu

begegnen, wobei die Regeln gebietmäs-
sig verschieden sind — zu Speisetabus

(z. B. die «unreinen» im Judentum),
die Einhaltung von Festtagen und
Fasten, die Gott in seinem Kalender
angezeichnet haben soll, Vorschriften
über Kopfbedeckung (Fez, Turban)
oder Haar- und Barttracht. So tragen
z. B. chassidische Juden Seitenlocken,
sogenannte «pejes» (richtig pe'ah mit

dem Femininplural p'ath), an denen

und der geistige Schwanzstummel wedelt noch

82



Gott sie am Jüngsten Tag erkennen
und hinaufziehen soll.

Die Geburt der Magie

Als die ersten kleinen Gruppen primitiver

Menschen auf der Suche nach

Nahrung umherstreiften, hatten sie
keine Zeit, derlei Dinge auszudenken;
ihnen fehlten noch die Möglichkeiten,
ihr Leben zu produzieren und damit ihr
leibliches Fortbestehen zu gewährleisten;

sie lebten parasitisch, völlig
abhängig von der Natur und dem Zufall.
Stolperte man über einen Stein oder
hörte den Ruf eines bestimmten Tieres,

und hatte man hernach besonderes

Glück oder Pech, dann glaubte
man an einen Zusammenhang wie noch
heute Menschen glauben, dass Träume

eine Vorbedeutung hätten.

Wie Gott im Ebenbild des Menschen
erdacht wurde, so nahm der Primitive
an, dass alles um ihn — wie er selbst
— belebt sein muss, dass also Lebensgeister

ihn wie Tiere beleben. Sie wohnen

in Bäumen, Steinen, Wasserläufen

usw. und sind amoralisch wie die
Natur selbst: also weder gut noch
böse, sondern just launisch. Eine Frau

steigt über einen Stein, in dem ein

Kindergeist wohnt; daraufhin wird sie

schwanger. Wenn man niest, dann

fliegt der Lebensgeist aus und es
bleibt fraglich, ob er gewillt ist, wieder
zurückzukommen. Daher wünscht man
heute noch dem Niesenden «Gesundheit»,

«Zum Wohlsein», «Genesung!»,
«Helf Gott!» usw. — eine der vielen
magischen Formeln, die ihren Sinn
verloren haben. *)

Kann oder will der Lebensgeist nicht
zurückkommen, dann ist man krank
oder stirbt, und der Medizinmann
versucht ihn auf magische Weise heimzulocken,

ohne dass damit irgendwelche
moralischen Vorstellungen verbunden
waren.

Angeregt von Traumgeschichten, glauben

Wilde und Barbaren an das
Fortleben nach dem Tode — viele
Menschen heute befinden sich noch im

gleichen Stadium, weil es religiös
verlangt wird. Bekanntlich wurden noch
im Mittelalter Tiere für angetanen Harm
vor Gericht zitiert und verurteilt. Da
im Traum selbst unbelebte Gegenstände

erscheinen, sind auch sie von
Geistern belebt und im Märchen — dem
Ueberrest von alten Mythen — können
Sachen, Tiere und Menschen ihre
Gestalten wechseln.

Noch heute sagt man, jemand gab
«seinen Geist» auf; aus dieser Vor¬

stellung entstand dann die Idee von
der unsterblichen «Seele».
Mit geniessbaren Pflanzen und Tieren
ging man eine magische Gemeinschaft
ein, die als Totemismus bezeichnet
wird; Ueberreste davon gibt es noch
haufenweise, z. B. in Maskoten (HI.
Christopher), Wappen, Flaggen,
Freimaurerritual und dem christlichen
«Abendmahl».
In seiner Ohnmacht sieht der Wilde
nur die Möglichkeit, mit einem Totem
eine Verwandtschaft oder Ahnenreihe
einzugehen oder aber ein Tier durch
Magik anzuflehen, sich töten zu lassen,
weil er hungert. Der Totemahn darf
nicht verzehrt werden, nur an besonderen

Anlässen und unter Beobachtung

von Ritual, um die magische
Blutverwandtschaft zu erneuern — die
Idee, die dem Abendmahl zugrunde
liegt, wobei man berücksichtigen muss,
dass Jesus in der Urkirche nur als
«Lamm Gottes» verehrt und dargestellt
wurde.
Die erstaunlichen Höhlenzeichnungen
in Spanien und Südfrankreich sind kein
Ausdruck eines Kunstempfindens,
sondern dienen dem Jagdzauber.
Aber noch heute gibt es Fromme, die
vor dem Essen Gott danken für das,
was sie ohne ihr Dazutun nicht hätten
herbeischaffen können, geschweige
dass es die Gottheit hergezaubert
hätte. Und dann wünscht man sich
«(Gesegnete) Mahlzeit».

Alle ausgedrückten Wünsche sind
magische Formeln wie auch das Gebet,
das in einer vorgeschriebenen Weise
gesagt werden muss, ob diese nun
verständlich ist oder nicht; dazu gibt
es dann magische Symbolwörter wie
Halleluja oder Amen.

«Grüss Gott» Ich grüsse dich im
Namen Gottes, — klingt recht nett,
aber die Slawen haben einen besseren
Gruss, indem sie «Gesundheit»
wünschen. **)
Die Trennungslinie zwischen Glauben
und Aberglauben besteht bloss in der
autoritären Anerkennung und
Dogmatisierung; dazwischen steht Tradition
(Brauchtum), das ein nicht weniger
hartnäckiger Hemmschuh ist.

Dr. Otto Wolfgang

*) So z.B. der Ausruf «unberufen!», dreimaliges

Ausspucken (toi-toi-toi) oder in England

«touch-wood», wobei man etwas aus
Holz berührt.
Alles was wächst muss einen «Lebensgeist»

haben: Haare, Nägel, Pflanzen und
im besonderen Bäume («Baum des
Lebens», Zauberstab, Kreuz). Bei den Griechen

galten die Haare als Sitz des Le¬

bens; Wilde und Barbaren fürchten sich,
Haare oder Nägel schneiden zu lassen
und wenn es sein muss, werden sie unter
grossem Ritual geschnitten und vergraben

oder sonstwie aufbewahrt, denn es
soll in magischer Verbindung mit dem
Körper bleiben (Sympathiezauber). Noch
im Mittelalter glaubte man Fernzauber
ausüben zu können, wenn man etwas vom
Körper des Betreffenden hatte (den
sogenannten «Atzmann»). An das Haar
Heiliger (Naziräer) durfte kein Schermesser
kommen, denn je mehr Haar, um so mehr
Lebensgeist (Mana).
Speichel galt wie Blut als Lebenssaft, und
vom Gotte Marduk hiess es: Der Speichel

des Lebens ist dein. Ausspucken
hilft gegen den Bösen Blick und böse
Geister, die sich rächen wollen, wenn man
etwas als preisenswert erwähnt (daher
auch der Ausruf, man will es nicht «berufen»

haben). Noch das N.T. erzählt, dass
Jesus mit seinem Speichel Kranke heilte.
Aehnlichkeit von Blutsverwandten wird
sogar in solcher Weise festgestellt wie
im Französischen: «C'est son pere tout
crache — oder Englisch «the very spit».

**) Russisch «zdrawstwuj» von «zdarobje»
Gesundheit, (polnisch «zdrowie») und

auch beim Essen und Trinken wünscht
«zur Gesundheit». Tschechisch «na zdar»

zum Heil, zur Gesundheit.

Christen und Marxisten

In vieler Hinsicht aufschlussreich war
die diesjährige, sich über vier Tage
erstreckende Herbsttagung des Basler
reformierten Pfarrkapitels, die ganz der
Auseinandersetzung zwischen
Christentum und Marxismus gewidmet war.
Sie fand unter der Leitung des Professors

für Ethik an der Theologischen
Fakultät der Basler Universität,
Lochmann, statt, der früher in Prag gewirkt
hatte. Er erkannte die Verwerfung der
Religion durch Marx als eine Haltung
von «humanistischem Pathos» an, weil
Marx den Menschen aus dem irdischen
Elend herausführen und zu wirklichem
Glück verhelfen wollte, so dass das
«illusorische Glück der Religion»
überflüssig wird. Auch bezüglich der von
Marx vertretenen «Entfremdung des
Menschen» durch das Geld- und
Profitdenken in der kapitalistischen
Gesellschaft, in der Geld und nicht mehr
der Mensch und die Menschlichkeit
höchstes Prinzip ist, sieht Professor
Lochmann einen Berührungspunkt
zwischen Christentum und Marxismus. Er
kam in seinen Darlegungen zu vier
bemerkenswerten Schlussfolgerungen.
Einmal ist der Mensch nicht nur
Individuum, sondern gesellschaftliches
Wesen, was auch die Bibel anerkennt.
Sodann entspreche der Internationali-

83


	...und der geistige Schwanzstummel wedelt noch

