
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 10

Artikel: Die Verwerfung des Absoluten

Autor: Anderes, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bedeutungsvolles Verfügen über das
Wesen, an dem diese Manipulation
geschieht. Eben deshalb ist die
Verlegung des Taufaktes in eine spätere
Lebensphase der bewussten Entscheidung

oft genug gefordert und von
manchen Menschengruppen auch
eingeführt worden.»
Professor Portmanns These finden wir
in Dr. med. David M. Brooks' Werk «The
Necessity of Atheism» (Die Notwendigkeit

des Atheismus, Freethought
Press Association, New York, 1933)
bestätigt und etwas schärfer formuliert:

«Denkt an die Entwürdigung
seitens der Geistlichkeit, welche darauf
beharrt, dass die Ausbildung eines
Kindes in ihre Hände gegeben werden
muss, sobald dieses dem Säuglingsalter

entwachsen ist. Sie beansprucht
so des Menschen kostbarsten Besitz,
nämlich dessen Gemüt, und formen
dieses nach ihrem Wunsche. Das Gemüt

eines Kindes ist wie Plastik, wie
ein feuchter Lehmklumpen, welcher
zu einer beliebigen Figur geknetet
werden kann. Die kindliche Denkweise
und das Gemüt werden verdreht und
in die geistliche Pressform der Furcht
gepfercht, zum Erstarren gebracht und
dadurch mit dem Verlauf der Jahre in
eine bestimmte Richtung gelenkt.
Sobald dieser Erstarrungsprozess beendet

ist, ist es, was die Religion anbelangt,

für ein vernunftgemässes Denken

zu spät. Für einen Menschen, der
in seiner Jugend derart bearbeitet
worden ist, besteht kaum mehr die
Möglichkeit, über seinen Glauben
rationell und klar denken zu lernen; die
Form ist zu stark und der Lehm zu hart
geworden, als dass er von der
Vernunft noch verdrängt werden kann.
Falls Christentum, Judentum, Islam
oder jeder andere Glaube wahr sind,
so muss deren Wahrheitsgehalt doch
offensichtlicher werden, wenn man
25 und nicht erst fünfjährig ist. Sollte
der Glaube an Gott wahr sein, so
könnte er doch durch Vernunft und
nicht durch ein blind-gläubiges Gemüt
erfasst werden. Der Theist stellt aber
selber fest, dass Glaube und Vernunft
sich an gegenüberliegenden Polen
befinden. Glaube und Religion sind
Vorstellungen des primitiven und
kindlichen Gemüts; Vernunft hingegen ist
das Erzeugnis des reifen Denkens.»
Damit der Mensch nicht zu einem
beliebig manipulierbaren Roboter wird,
muss er schon früh zum logischen
Denken und selbständigen, vernunft-
gemässen Urteilen erzogen werden.
In den Schulen wird darauf hingegen

praktisch kein Wert gelegt. Weshalb
wohl? Bertrand Russell hat in seinem
1922 erschienenen Essay «Freies Denken

und amtliche Propaganda»
(«Freethought and Official Propaganda», aus
dem Band «Sceptical Essays», Unwin
Books, London, 1970) den Grund dieses

Mangels genau erkannt: «Man soll
nicht meinen, dass die mit der Bildung
beauftragten Beamten wünschen, dass
die Jungen gebildet werden. Im

Gegenteil, ihre Aufgabe besteht im
Vermitteln von Informationen ohne
Vermittlung von Intelligenz. Bildung als
solche sollte zwei Ziele vor Augen
haben: erstens bestimmte Kenntnisse
wie Lesen, Schreiben, Sprache,
Mathematik usw. zu erteilen und zweitens
jene geistigen Fähigkeiten zu schaffen,

welche es den Leuten ermöglichen,

Kenntnisse zu erwerben und
selber vernünftig urteilen zu können.
Erstere können wir mit .Information'
und letztere mit .Intelligenz' bezeichnen.

Die Nützlichkeit der Information
wird praktisch sowie theoretisch
anerkannt; ohne eine ausgebildete Bevöl-

Immer wieder kommt man in Diskussionen

freidenkerischer Art auf den
Begriff des Absoluten zu sprechen. Was
verstehen wir eigentlich darunter?
Nach dem philosophischen Wörterbuch

handelt es sich um etwas, das

Geltung hat, unabhängig davon, ob es
erkannt oder gewusst ist. Es ist frei von
allen Beziehungen und Bedingungen,
es ist uneingeschränkt und vollkommen.

Als Gegensatz zum Absoluten
kennen wir das Relative.
Das Absolute muss sich nicht nur auf
die Philosophie beschränken. Es kann
auch in der Naturwissenschaft und in

den damit verwandten Geisteswissenschaften

diskutiert werden. So ist aus
der Logik der Satz der Identität als
«absolut» bekannt. Er lautet: «Sind
zwei Grössen einer dritten gleich, so
sind sie auch untereinander gleich.»
In sich betrachtet scheint dieser Denk-
schluss wohl absolut. Doch ist deshalb
die Logik noch lange nicht absolut!
Unsere Betrachtungen in diesem Artikel

sollen zeigen, dass es nichts gibt,
das mit dem Prädikat «absolut»
verbunden werden darf. Nicht einmal die
sehr gut begründete Ablehnung des
Absoluten darf absolut sein, da ja noch
immer die Möglichkeit der Auffindung

kerung wäre die Existenz eines
modernen Staates eben unmöglich. Die
Nützlichkeit der Intelligenz hingegen
wird nur theoretisch, aber nicht
praktisch, zugegeben: Es ist unerwünscht,
dass das gewöhnliche Volk selbständig

denken soll. Denn die Obrigkeit
spürt, dass selbständig denkende Leute
weniger leicht zu gängeln sind und

verwaltungstechnische Schwierigkeiten
bereiten können. In der Sprache

Piatos ausgedrückt, sollen nur die Hüter

denken; der Rest muss gehorchen
oder den Führern wie eine Schafherde
folgen. Diese Doktrin hat — oft unbe-
wusst — die Einführung der
politischen Demokratie überlebt und
demzufolge die nationalen Bildungssysteme

verdorben.»
Obwohl Bertrand Russell diesen
prägnanten Text schon vor einem halben
Jahrhundert verfasst hatte, so hat dieser

heute an Aktualität nicht das
geringste eingebüsst. Denkende Kreise
waren und sind dem herrschenden
Establishment nach wie vor ein Dorn
im Auge! Max P. Morf

eines Absoluten denkbar ist. Denn was
denkbar ist, kann (muss aber nicht!)
sein. Es ist für viele Leute schwer
verständlich, dass es im Leben keine
«absolute» Stütze geben soll. Wenn schon
Gott als etwas Absolutes nicht existiert,
so muss doch wenigstens die Moral,
die Logik oder irgend etwas anderes
absolut sein. Dieser Wunsch ist
verständlich aus der Sicht der Frage nach
dem Wesensgrund. Gibt es nichts
Absolutes, so dürfte es sehr schwer sein,
dem Leben, rational gesehen, einen
Sinn abzugewinnen. Es gibt heute nicht
wenige Denker, die (meines Erachtens
mit Recht) dem Leben den absoluten
Sinn absprechen und die Relativität an
deren Stelle setzen. Ich glaube, dass
es sich lohnt, sich einmal ganz kurz mit
der Argumentation gegen alles Absolute

zu befassen. Ich stütze mich dabei
in erster Linie auf das Werk «Philosophie

der Erkenntnis» von Prof. O. Boll-
now aus der Reihe der Urbantaschenbücher

und «Drei Begriffe der
Wahrscheinlichkeit» von Prof. B. Juhos,
Studium Generale 1968.
Es gibt in der Erkenntnis drei
Grundformen: a) die Bewusstseinsdaten, b)
die logisch-mathematische und c) die
physikalisch-empirische Grundform.

Die Verwerfung des Absoluten

75



Während einer Predigt
Das heisst gepredigt, meiner Treu!
Kein Mensch bleibt ungerührt dabei;
Und jedes Auge schwimmt in Tränen
Vom — Gähnen.

Johann Gaudenz von Salis-Sewis

Es würde nun den Rahmen dieses Artikels

sprengen, wenn wir detailliert die
einzelnen Erkenntnisformen besprechen

würden. Es genügt, wenn ich kurz

Juhos zitiere «Es waren bestimmt
elementare Begriffe, die im Alltag wie in

verschiedenen wissenschaftlichen
Disziplinen benützt werden und hier den
Charakter von sogenannten Grundbegriffen

haben, die die Erkenntnistheorie
einer logischen Analyse unterzogen
hat. Dabei zeigte es sich, dass diese
Fundamentalbegriffe, von denen man
meinte, dass ihre eindeutige Bedeutung
bekannt sei und bestimmte Objekte zu
ihrem Umfang gehören, in den
verschiedenen Wissensbereichen in

wesentlich verschiedenen Bedeutungen
benützt werden, mithin in den
betreffenden Fällen mit dem gleichen Namen

bedeutungsmässig verschiedene
Begriffe, unter die Objekte wesentlich
verschiedener Art fallen, bezeichnet
werden.»
Dies kann ganz kurz am Beispiel des

Raum-Begriffes veranschaulicht werden.

Untersuchungen über die sinnlichen

«Erlebnisräume» ergaben, dass
sie untereinander sowohl qualitativ wie
auch in der geometrischen Metrik
stark voneinander abweichen. Der
Gesichtsraum des Einäugigen zeigt noch

am ehesten euklidisch-metrische
Eigenschaften. Hingegen führten die
Untersuchungen in der mathematischen

Geometrie, ausgehend von Bol-
yai und Lobatschewsky über Riemann,
Klein und Hilbert, zur Einsicht, dass

man in der Mathematik unter «Raum»

ein formales, d. h. analytisch-begriffliches

Relationssystem versteht und dass

es von jeder Art Anschauung unabhängig

ist. Die Erlebnisräume können
empirisch nicht ohne weiteres gemessen
werden. Besonders Poincare hat die
Methoden aufgestellt, nach denen es

möglich ist, zur Erkenntnis des
empirisch-physikalischen Raumes zu gelangen.

Daraus entstand der physikalische
Raum. Deshalb existieren drei
Raumformen und -begriffe. Wir haben nun
kurz die drei Formen der Erkenntnis
skizziert. Wir wollen nun zeigen, dass
keine dieser drei Erkenntnismöglichkeiten

etwas «Absolutes» liefern kann.
Bewusstseinsdaten bleiben immer et¬

was Relatives und als ein auf das
einzelne, betrachtende Individuum
Bezogenes. Biologisch und psychologisch
ist kein Mensch mit einem andern
Menschen (auch bei eineiigen Zwillingen

nicht!) 100% identisch. Dies wurde

z. B. in den Raumuntersuchungen
mit dem Gesichtsraum nachgewiesen.
Grundaxiome, die von Bewusstseinsdaten

abgeleitet werden, gehen nicht
über die Wahrscheinlichkeitsrechnung
hinaus. Auch lehrt die moderne
Psychologie die Formen der erziehungs-
mässig und milieubedingten Verformung

des Bewusstseins, die je nach
der Art und Weise ins Pathologische
oder ins befreiende Gegenteil
umschlagen können. Die Sprache, als
Ausdrucksform der Bewusstseinsdaten,
kann infolge ihrer Reflexionslosigkeit
keine transzendentale Reduktion und
damit Konstitution auf ein «Reich
ursprünglicher Evidenz» (das allen
wissenschaftlichen Theorien vorgelagert
ist) liefern (siehe z. B. Wittgenstein).
Der rationalistische Weg, mit Hilfe
logisch-mathematischer Erkenntnis
einen archimedischen Punkt im Erkennen,

d. h. etwas Absolutes, zu finden,
geht in erster Linie auf Descartes
zurück. Er geht vom Wahrheitsprinzip
aus, «dass die Dinge, die wir ganz klar
und deutlich begreifen, alle wahr sind».
Das Kriterium ist also die Wahrheitsevidenz,

wobei wir unter Evidenz-Urteil
ein Urteil verstehen, das ohne weiteres

einleuchtend und zu begründen ist.
Es handelt sich um Sätze, die nicht
weiter begründbar und zurückführbar
sind. Die Wissenschaft, die dies am

strengsten durchführt, ist die Mathematik.

Lange Zeit galten die euklidischen
Axiome als Evidenzurteile. Die
Entdeckung der nicht-euklidischen
Geometrie führte zum Sturz dieser Ansicht.
Bollnow fasst zusammen: «Damit aber
wird die Möglichkeit, sich wegen der
Evidenz auf das Vorbild der Mathematik

zu berufen, hinfällig. Wenn schon
in der Mathematik die Begründung auf
evidente Sätze unmöglich ist, dann
wird das erst recht für jede andere
Erkenntnis gelten. Denn die Mathematik
ist ja diejenige Wissenschaft, in der
der logische Aufbau am klarsten zu¬

tage tritt. Dies aber bedeutet dann:
Wenn die Sicherheit einer Erkenntnis
davon abhängt, dass man einen ein für

allemal gesicherten, festen archimedischen

Punkt findet, so kann dieser
nicht in der rationalen Evidenz der

Grundlagen gesucht werden Die

Evidenz ist ein begleitendes Gefühl,
aber kein endgültiges Kriterium der

Wahrheit
Der empirische Weg hat bisher ebenfalls

nicht zu einer absoluten Erkenntnis

geführt. Wir wollen nun nicht die

ganze empirische Arbeitsweise detailliert

aufzeigen. Es genügt, wenn wir

zusammenfassen, dass die Ursache des

physikalischen Versuches von den

Sinneseindrücken ausgeht und wieder
dorthin zurückkehrt. Die Sinnesempfindungen

sind das Primäre und müssen
sich in der Empirie rechtfertigen. Nun

ist es naheliegend, nach den letzten
und einfachsten Empfindungselementen,

quasi den Empfindungsatomen zu

suchen, und von da aus die Erkenntnis
aufzubauen. Gerade die empirische
Wissenschaft (z. B. die Gestalts- und

Ganzheitspsychologie) hat aber
gezeigt, dass am Anfang der Wahrnehmung

immer eine ganzheitliche
Wahrnehmungsgestalt steht, die erst
nachträglich in die einzelnen Bestandteile
aufgelöst werden kann (es handelt
sich hierbei zugleich um ein schönes

Beispiel, wie eine Einzelwissenschaft
ihren Einfluss auf die Philosophie
ausübt). Denn nun ist (nach Bollnow) das

Resultat folgendes: «Wenn nämlich
nicht die gesicherte Auffassung der
Teile am Anfang steht, sondern ein
zunächst nur diffus gegebenes Ganzes,
dann ist alles Suchen nach einem ein

für allemal gesicherten Ausgangspunkt
der Erkenntnis vergeblich.» Gerade

aus dem oben Gesagten lässt sich

auch z. B. ableiten, dass der kantische
Moralimperativ nicht stimmen kann

(Unauflösbarkeit mit dem Wie usw.).

Es ist also mit der Absolutheit wieder
nichts! Wir müssen hier darauf
aufmerksam machen, dass sich die
Argumente gegen das Absolute bei den

Bewusstseinsdaten und der Empirie
z. T. gegenseitig verknüpfen. Denn die

Empirie ist aus den Bewusstseinsarbei-

Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Geschäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,
erhältlich.

76



ten entstanden durch Schaffung eines
willkürlichen Massstabes, um das zu

messende Objekt in der Wirklichkeit
zu erfassen. Dies ist aber teilweise
nicht oder nur sehr schwer zu erfassen.

Geht man aber über die Faktizi-
tät hinaus, so endet man im
Mystischen. Die Aufgabe der autonomen
Philosophie ist, dieses Abgleiten —
entstanden aus dem Ungenügen der
objektivierbaren Manifestationen des
Seins — ins Mystische zu verhindern
und nach neuen Lösungswegen zu
suchen. Dabei darf man aber nicht
vergessen, dass jeder Anfang willkürlich
ist (Dilthey). Bollnow sagt, dass es
keinen archimedischen Punkt der
Erkenntnis geben kann. Die Anfangslo-
sigkeit gehört zu den unentrinnbaren
Bedingungen aller menschlichen
Erkenntnis

Wir können deshalb abschliessend
kurz zusammenfassen, dass es bisher
unmöglich ist, von irgend etwas, sei es

nun eine wissenschaftliche These oder
eine ideologische «Wahrheit», sagen
zu können, sie sei absolut. Das
sogenannte Absolute wird vorläufig immer
nur relativ auf das, die Absolutheit
Fordernde zukommen. Es ist aber gerade
die Relativität, die zum freien Denken
anspornt und verpflichtet. Denn etwas
Absolutes macht jede Freiheit zur
Illusion! A. Anderes

Aus meinem Tagebuch
E. Brauchlin

Erfahrung ist die Mutter der Einsicht, vorausgesetzt, dass sie nicht kinderlos
geblieben ist, d. h. keine Einsicht bewirkt hat.

«Ich komme unter allen Umständen» ist etwas viel gesagt; denn wer kennt die
Umstände des nächsten Augenblicks!

Der Atem, der den Göttern Unsterblichkeit verleiht, ist der Glaube an sie.

Frage: Stammt das Wort steinreich daher, dass mancher dadurch, dass er Steine
zu Mietskasernen zusammenfügte, reich geworden ist?

Der liebe Gott scheint auf dem Ohr zu liegen:
Ob auf der Welt sich alle Balken biegen,
ihn kümmert's nicht. Der Mensch ist auserlesen,
Ordnung zu schaffen mit dem Scheuerbesen.
Doch geht er um mit diesem Instrumente,
als ob von Gut und Böse er nichts kennte.

Nachsinnen — schon recht. Aber Vorsinnen wäre besser.

Gelegenheit heisst «Offne Tür».
Wie manchmal guckt ein Schelm herfür!

Es ist mal so auf dieser Weit,
dass einem manches nicht gefällt.
Was tun, wenn «andre» bös und dumm?
Man schweigt und geht um sie herum;
doch bei der Suche nach dem Fehler,
durchforsche nicht nur fremde Täler!

Ernst Brauchlin 95jährig

Unser Ehrenpräsident Ernst Brauchlin
vollendet am 18. Oktober nächsthin
sein 95. Lebensjahr, Anlass genug, um
ihm wieder einmal von Herzen zu danken

für all das, was er der schweizerischen

Freidenkerbewegung gegeben
hat und noch gibt.
Wer erst im Verlauf der letzten Jahre
zu uns gestossen ist, dem wird der
Name Ernst Brauchlin vielleicht nicht
viel sagen, er weiss wohl, dass dieser
Ehrenpräsident noch lebt, hat ihn aber
nie gesehen oder gehört und nur hie
und da im «Freidenker» Gedanken aus
seinem Tagebuch gelesen oder wurde
auf eines seiner Bücher aufmerksam
gemacht.
Begreiflicherweise nimmt Ernst Brauchlin

heute am Vereinsleben aus
Altersgründen nicht mehr teil. Aber noch vor
etwa zehn Jahren stand er am Vortragspult

und zerzauste Werner Kellers
fragwürdiges Machwerk «Und die Bibel hat
doch recht». Auch heute noch verfolgt

er das Leben in unserer Bewegung mit
Aufmerksamkeit, oft gibt ein Brief von
ihm im Zentralvorstand Anlass zu
Auseinandersetzungen, und immer wieder
erscheinen im «Freidenker» seine
Aphorismen und kleine Glossen zu
Tagesereignissen.
Mit dem «Freidenker» ist eben Ernst
Brauchlin besonders verbunden; denn
als am 1. März 1915 die erste Nummer
des «Schweizer Freidenker» erschien,
zeichnete er als verantwortlicher
Redaktor. Er blieb es bis 1929, redigierte
aber auch später noch eine oder mehrere

Nummern 1932, dann 1936 und 1959,

wenn ein Wechsel in der Schriftleitung
eintrat, und er für das ununterbrochene
Erscheinen unserer Zeitschrift sorgte.
Wer die früheren Jahrgänge durchblättert,

stösst auf zahlreiche Aufsätze und
Berichte unseres Ehrenpräsidenten.
Und auch heute ist Ernst Brauchlin
immer noch da, hilfsbereit, beratend,
klärend — sobald man mit einer Frage

oder einem Begehren an ihn herantritt.
Ein besonderes Verdienst Ernst
Brauchlins ist sein jahrzehntelanges
Wirken als Abdankungsredner, nicht
nur in seinem Wohnort Zürich, sondern
in allen Orten der Schweiz, wohin
immer man ihn rief. Seine eindrucksvollen

Ansprachen sind jedem, der sie
hörte, unvergesslich geblieben, weil
sie fern aller Phrase Leben und
Persönlichkeit des Verstorbenen in den
Mittelpunkt stellten. Auch diesem Tun
gebot das Alter Einhalt. Aber aus der
Fülle seiner Ansprachen hat Brauchlin

eine Sammlung von bezeichnenden
Beispielen, von Gedanken und
Anregungen zusammengestellt, die nun
unsern Abdankungssprechern zur Verfügung

stehen. Wer je die heikle, aber
notwendige Aufgabe übernommen hat,
Abschiedsworte für einen verstorbenen

Gesinnungsfreund zu sprechen,
weiss, wie wertvoll dieses Werk
Brauchlins für unsere Bewegung ist.

77


	Die Verwerfung des Absoluten

