Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 55 (1972)

Heft: 10

Artikel: Die Verwerfung des Absoluten
Autor: Anderes, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

bedeutungsvolles Verfligen iiber das
Wesen, an dem diese Manipulation
geschieht. Eben deshalb ist die Ver-
legung des Taufaktes in eine spétere
Lebensphase der bewussten Entschei-
dung oft genug gefordert und von
manchen Menschengruppen auch ein-
gefiihrt worden.»

Professor Portmanns These finden wir
in Dr.med. David M. Brooks’ Werk «The
Necessity of Atheism» (Die Notwen-
digkeit des Atheismus, Freethought
Press Association, New York, 1933)
bestédtigt und etwas schérfer formu-
liert: «Denkt an die Entwiirdigung sei-
tens der Geistlichkeit, welche darauf
beharrt, dass die Ausbildung eines
Kindes in ihre Hinde gegeben werden
muss, sobald dieses dem Siuglings-
alter entwachsen ist. Sie beansprucht
so des Menschen kostbarsten Besitz,
ndmlich dessen Gemiit, und formen
dieses nach ihrem Wunsche. Das Ge-
mit eines Kindes ist wie Plastik, wie
ein feuchter Lehmklumpen, welcher
zu einer beliebigen Figur geknetet
werden kann. Die kindliche Denkweise
und das Gemiit werden verdreht und
in die geistliche Pressform der Furcht
gepfercht, zum Erstarren gebracht und
dadurch mit dem Verlauf der Jahre in
eine bestimmte Richtung gelenkt. So-
bald dieser Erstarrungsprozess been-
det ist, ist es, was die Religion anbe-
langt, fiir ein vernunftgemisses Den-
ken zu spéat. Fiir einen Menschen, der
in seiner Jugend derart bearbeitet
worden ist, besteht kaum mehr die
Moglichkeit, iiber seinen Glauben ra-
tionell und klar denken zu lernen; die
Form ist zu stark und der Lehm zu hart
geworden, als dass er von der Ver-
nunft noch verdringt werden kann.
Falls Christentum, Judentum, Islam
oder jeder andere Glaube wahr sind,
so muss deren Wahrheitsgehalt doch
offensichtlicher werden, wenn man
25 und nicht erst fiinfjghrig ist. Sollte
der Glaube an Gott wahr sein, so
konnte er doch durch Vernunft und
nicht durch ein blind-gldubiges Gemiit
erfasst werden. Der Theist stellt aber
selber fest, dass Glaube und Vernunft
sich an gegeniiberliegenden Polen
befinden. Glaube und Religion sind
Vorstellungen des primitiven und kind-
lichen Gemiits; Vernunft hingegen ist
das Erzeugnis des reifen Denkens.»
Damit der Mensch nicht zu einem be-
liebig manipulierbaren Roboter wird,
muss er schon frih zum logischen
Denken und selbstindigen, vernunft-
gemassen Urteilen erzogen werden.
In den Schulen wird darauf hingegen

praktisch kein Wert gelegt. Weshalb
wohl? Bertrand Russell hat in seinem
1922 erschienenen Essay «Freies Den-
ken und amtliche Propaganda» («Free-
thought and Official Propaganda», aus
dem Band «Sceptical Essays», Unwin
Books, London, 1970) den Grund die-
ses Mangels genau erkannt: «Man soll
nicht meinen, dass die mit der Bildung
beauftragten Beamten wiinschen, dass
die Jungen gebildet werden. Im Ge-
genteil, ihre Aufgabe besteht im Ver-
mitteln von Informationen ohne Ver-
mittlung von Intelligenz. Bildung als
solche sollte zwei Ziele vor Augen
haben: erstens bestimmte Kenntnisse
wie Lesen, Schreiben, Sprache, Ma-
thematik usw. zu erteilen und zweitens
jene geistigen Fahigkeiten zu schaf-
fen, welche es den Leuten ermég-
lichen, Kenntnisse zu erwerben und
selber verniinftig urteilen zu kdnnen.
Erstere konnen wir mit Information’
und letztere mit ,Intelligenz’ bezeich-
nen. Die Nitzlichkeit der Information
wird praktisch sowie theoretisch aner-
kannt; ohne eine ausgebildete Bevol-

kerung wére die Existenz eines mo-
dernen Staates eben unmdéglich. Die
Nutzlichkeit der Intelligenz hingegen
wird nur theoretisch, aber nicht prak-
tisch, zugegeben: Es ist unerwiinscht,
dass das gewdhnliche Volk selbstin-
dig denken soll. Denn die Obrigkeit
splrt,dass selbstdndig denkende Leute
weniger leicht zu géngeln sind und
verwaltungstechnische Schwierigkei-
ten bereiten kénnen. In der Sprache
Platos ausgedriickt, sollen nur die Hu-
ter denken; der Rest muss gehorchen
oder den Fiihrern wie eine Schafherde
folgen. Diese Doktrin hat — oft unbe-
wusst — die Einfuhrung der politi-
schen Demokratie iiberlebt und dem-
zufolge die nationalen Bildungssyste-
me verdorben.»

Obwohl Bertrand Russell diesen prag-
nanten Text schon vor einem halben
Jahrhundert verfasst hatte, so hat die-
ser heute an Aktualitat nicht das ge-
ringste eingebisst. Denkende Kreise
waren und sind dem herrschenden
Establishment nach wie vor ein Dorn
im Auge! Max P. Morf

Die Verwerfung des Absoluten

Immer wieder kommt man in Diskussio-
nen freidenkerischer Art auf den Be-
griff des Absoluten zu sprechen. Was
verstehen wir eigentlich darunter?
Nach dem philosophischen Wérter-
buch handelt es sich um etwas, das
Geltung hat, unabhingig davon, ob es
erkannt oder gewusst ist. Es ist frei von
allen Beziehungen und Bedingungen,
es ist uneingeschrankt und vollkom-
men. Als Gegensatz zum Absoluten
kennen wir das Relative.

Das Absolute muss sich nicht nur auf
die Philosophie beschranken. Es kann
auch in der Naturwissenschaft und in
den damit verwandten Geisteswissen-
schaften diskutiert werden. So ist aus
der Logik der Satz der ldentitit als
«absolut» bekannt. Er lautet: «Sind
zwei Grossen einer dritten gleich, so
sind sie auch untereinander gleich.»
In sich betrachtet scheint dieser Denk-
schluss wohl absolut. Doch ist deshalb
die Logik noch lange nicht absolut!
Unsere Betrachtungen in diesem Arti-
kel sollen zeigen, dass es nichts gibt,
das mit dem Pradikat «absolut»s ver-
bunden werden darf. Nicht einmal die
sehr gut begriindete Ablehnung des
Absoluten darf absolut sein, da ja noch
immer die Moglichkeit der Auffindung

eines Absoluten denkbar ist. Denn was
denkbar ist, kann (muss aber nicht!)
sein. Es ist fur viele Leute schwer ver-
sténdlich, dass es im Leben keine «ab-
solute» Stiitze geben soll. Wenn schon
Gott als etwas Absolutes nicht existiert,
so muss doch wenigstens die Moral,
die Logik oder irgend etwas anderes
absolut sein. Dieser Wunsch ist ver-
stiandlich aus der Sicht der Frage nach
dem Wesensgrund. Gibt es nichts Ab-
solutes, so aiirfte es sehr schwer sein,
dem Leben, rational gesehen, einen
Sinn abzugewinnen. Es gibt heute nicht
wenige Denker, die (meines Erachtens
mit Recht) dem Leben den absoluten
Sinn absprechen und die Relativitit an
deren Stelle setzen. Ich glaube, dass
es sich lohnt, sich einmal ganz kurz mit
der Argumentation gegen alles Abso-
lute zu befassen. Ich stiitze mich dabei
in erster Linie auf das Werk «Philoso-
phie der Erkenntnis» von Prof. O. Boll-
now aus der Reihe der Urbantaschen-
biicher und «Drei Begriffe der Wahr-
scheinlichkeit» von Prof. B. Juhos, Stu-
dium Generale 1968.

Es gibt in der Erkenntnis drei Grund-
formen: a) die Bewusstseinsdaten, b)
die logisch-mathematische und c) die
physikalisch-empirische Grundform.

75



Wihrend einer Predigt

Das heisst gepredigt, meiner Treu!
Kein Mensch bleibt ungeriihrt dabei;
Und jedes Auge schwimmt in Trénen
Vom — Gihnen.
Johann Gaudenz von Salis-Sewis

Es wiirde nun den Rahmen dieses Arti-
kels sprengen, wenn wir detailliert die
einzelnen Erkenntnisformen bespre-
chen wiirden. Es geniigt, wenn ich kurz
Juhos zitiere «Es waren bestimmt ele-
mentare Begriffe, die im Alltag wie in
verschiedenen wissenschaftlichen Dis-
ziplinen beniitzt werden und hier den
Charakter von sogenannten Grundbe-
griffen haben, die die Erkenntnistheorie
einer logischen Analyse unterzogen
hat. Dabei zeigte es sich, dass diese
Fundamentalbegriffe, von denen man
meinte, dassihre eindeutige Bedeutung
bekannt sei und bestimmte Objekte zu
ihrem Umfang gehéren, in den ver-
schiedenen Wissensbereichen in we-
sentlich verschiedenen Bedeutungen
beniitzt werden, mithin in den betref-
fenden Fillen mit dem gleichen Namen
bedeutungsmissig verschiedene Be-
griffe, unter die Objekte wesentlich
verschiedener Art fallen, bezeichnet
werden.»

Dies kann ganz kurz am Beispiel des
Raum-Begriffes veranschaulicht wer-
den. Untersuchungen iiber die sinnli-
chen «Erlebnisraume» ergaben, dass
sie untereinander sowohl qualitativ wie
auch in der geometrischen Metrik
stark voneinander abweichen. Der Ge-
sichtsraum des Eindugigen zeigt noch
am ehesten euklidisch-metrische Ei-
genschaften. Hingegen fiihrten die
Untersuchungen in der mathemati-
schen Geometrie, ausgehend von Bol-
yai und Lobatschewsky iiber Riemann,
Klein und Hilbert, zur Einsicht, dass
man in der Mathematik unter «Raum»
ein formales, d. h. analytisch-begriffli-
ches Relationssystem verstehtund dass
es von jeder Art Anschauung unabhén-
gig ist. Die Erlebnisrdume konnen em-
pirisch nicht ohne weiteres gemessen
werden. Besonders Poincaré hat die
Methoden aufgestellt, nach denen es
mbglich ist, zur Erkenntnis des empi-
risch-physikalischen Raumes zu gelan-
gen. Daraus entstand der physikalische
Raum. Deshalb existieren drei Raum-
formen und -begriffe. Wir haben nun
kurz die drei Formen der Erkenntnis
skizziert. Wir wollen nun zeigen, dass
keine dieser drei Erkenntnismoglich-
keiten etwas «Absolutes» liefern kann.
Bewusstseinsdaten bleiben immer et-

76

was Relatives und als ein auf das ein-
zelne, betrachtende Individuum Bezo-
genes. Biologisch und psychologisch
ist kein Mensch mit einem andern
Menschen (auch bei eineiigen Zwillin-
gen nicht!) 100 % identisch. Dies wur-
de z. B. in den Raumuntersuchungen
mit dem Gesichtsraum nachgewiesen.
Grundaxiome, die von Bewusstseinsda-
ten abgeleitet werden, gehen nicht
tiber die Wahrscheinlichkeitsrechnung
hinaus. Auch lehrt die moderne Psy-
chologie die Formen der erziehungs-
méssig und milieubedingten Verfor-
mung des Bewusstseins, die je nach
der Art und Weise ins Pathologische
oder ins befreiende Gegenteil um-
schlagen kénnen. Die Sprache, als
Ausdrucksform der Bewusstseinsdaten,
kann infolge ihrer Reflexionslosigkeit
keine transzendentale Reduktion und
damit Konstitution auf ein «Reich ur-
spriinglicher Evidenz» (das allen wis-
senschaftlichen Theorien vorgelagert
ist) liefern (siehe z. B. Wittgenstein).
Der rationalistische Weg, mit Hilfe lo-
gisch-mathematischer Erkenntnis ei-
nen archimedischen Punkt im Erken-
nen, d. h. etwas Absolutes, zu finden,
geht in erster Linie auf Descartes zu-
rick. Er geht vom Wahrheitsprinzip
aus, «dass die Dinge, die wir ganz klar
und deutlich begreifen, alle wahr sind».
Das Kriterium ist also die Wahrheits-
evidenz, wobei wir unter Evidenz-Urteil
ein Urteil verstehen, das ohne weite-
res einleuchtend und zu begriinden ist.
Es handelt sich um Sitze, die nicht
weiter begriindbar und zuriickfiihrbar
sind. Die Wissenschaft, die dies am
strengsten durchfiihrt, ist die Mathema-
tik. Lange Zeit galten die euklidischen
Axiome als Evidenzurteile. Die Ent-
deckung der nicht-euklidischen Geo-
metrie filhrte zum Sturz dieser Ansicht.
Bollnow fasst zusammen: «Damit aber
wird die Méglichkeit, sich wegen der
Evidenz auf das Vorbild der Mathema-
tik zu berufen, hinféllig. Wenn schon
in der Mathematik die Begriindung auf
evidente Siatze unméglich ist, dann
wird das erst recht fir jede andere Er-
kenntnis gelten. Denn die Mathematik
ist ja diejenige Wissenschaft, in der
der logische Aufbau am klarsten zu-

tage tritt. Dies aber bedeutet dann:
Wenn die Sicherheit einer Erkenntnis
davon abhéngt, dass man einen ein fiir
allemal gesicherten, festen archimedi-
schen Punkt findet, so kann dieser
nicht in der rationalen Evidenz der
Grundlagen gesucht werden... Die
Evidenz ist ein begleitendes Gefiihl,
aber kein endgiiltiges Kriterium der
Wabhrheit.»

Der empirische Weg hat bisher eben-
falls nicht zu einer absoluten Erkennt-
nis gefiihrt. Wir wollen nun nicht die
ganze empirische Arbeitsweise detail-
liert aufzeigen. Es geniigt, wenn wir
zusammenfassen, dass die Ursache des
physikalischen Versuches von den
Sinneseindriicken ausgeht und wieder
dorthin zuriickkehrt. Die Sinnesempfin-
dungen sind das Primdre und miissen
sich in der Empirie rechtfertigen. Nun
ist es naheliegend, nach den letzten
und einfachsten Empfindungselemen-
ten, quasi den Empfindungsatomen zu
suchen, und von da aus die Erkenntnis
aufzubauen. Gerade die empirische
Wissenschaft (z. B. die Gestalts- und
Ganzheitspsychologie) hat aber ge-
zeigt, dass am Anfang der Wahrneh-
mung immer eine ganzheitliche Wahr-
nehmungsgestalt steht, die erst nach-
traglich in die einzelnen Bestandteile
aufgelést werden kann (es handelt
sich hierbei zugleich um ein schénes
Beispiel, wie eine Einzelwissenschaft
ihren Einfluss auf die Philosophie aus-
tibt). Denn nun ist (nach Bollnow) das
Resultat folgendes: «Wenn né#émlich
nicht die gesicherte Auffassung der
Teile am Anfang steht, sondern ein zu-
nachst nur diffus gegebenes Ganzes,
dann ist alles Suchen nach einem ein
fiir allemal gesicherten Ausgangspunkt
der Erkenntnis vergeblich.» Gerade
aus dem oben Gesagten ldsst sich
auch z. B. ableiten, dass der kantische
Moralimperativ nicht stimmen kann
(Unauflésbarkeit mit dem Wie usw.).
Es ist also mit der Absolutheit wieder
nichts! Wir miissen hier darauf auf-
merksam machen, dass sich die Argu-
mente gegen das Absolute bei den
Bewusstseinsdaten und der Empirie
z. T. gegenseitig verkniipfen. Denn die
Empirie ist aus den Bewusstseinsarbei-

erhiltlich.

Formulare zum Kirchenaustritt

sind bei der Geschéftsstelle der FVS, 8047 Ziirich, Langgriitstrasse 29,




ten entstanden durch Schaffung eines
willkiirlichen Massstabes, um das zu
messende Objekt in der Wirklichkeit
zu erfassen. Dies ist aber teilweise
nicht oder nur sehr schwer zu erfas-
sen. Geht man aber {liber die Faktizi-
tat hinaus, so endet man im Mysti-
schen. Die Aufgabe der autonomen
Philosophie ist, dieses Abgleiten —
entstanden aus dem Ungeniigen der
objektivierbaren Manifestationen des
Seins — ins Mystische zu verhindern
und nach neuen Ldsungswegen zu su-
chen. Dabei darf man aber nicht ver-
gessen, dass jeder Anfang willkiirlich
ist (Dilthey). Bollnow sagt, dass es
keinen archimedischen Punkt der Er-
kenntnis geben kann. Die Anfangslo-
sigkeit gehdrt zu den unentrinnbaren
Bedingungen aller menschlichen Er-
kenntnis

Wir kdnnen deshalb abschliessend
kurz zusammenfassen, dass es bisher
unmoéglich ist, von irgend etwas, sei es
nun eine wissenschaftliche These oder
eine ideologische «Wahrheit», sagen
zu kénnen, sie sei absolut. Das soge-
nannte Absolute wird vorldufig immer
nur relativ auf das, die Absolutheit For-
dernde zukommen. Es ist aber gerade
die Relativitit, die zum freien Denken
anspornt und verpflichtet. Denn etwas
Absolutes macht jede Freiheit zur
[Hlusion! A. Anderes

Ernst Brauchlin 95jihrig

Unser Ehrenprisident Ernst Brauchlin
vollendet am 18. Oktober n#chsthin
sein 95, Lebensjahr, Anlass genug, um
ihm wieder einmal von Herzen zu dan-
ken fiir all das, was er der schweize-
rischen Freidenkerbewegung gegeben
hat und noch gibt.

Wer erst im Verlauf der letzten Jahre
zu uns gestossen ist, dem wird der
Name Ernst Brauchlin vielleicht nicht
viel sagen, er weiss wohl, dass dieser
Ehrenprésident noch lebt, hat ihn aber
nie gesehen oder gehért und nur hie
und da im «Freidenker» Gedanken aus
seinem Tagebuch gelesen oder wurde

auf eines seiner Biicher aufmerksam .

gemacht.

Begreiflicherweise nimmt Ernst Brauch-
lin heute am Vereinsleben aus Alters-
grinden nicht mehr teil. Aber noch vor
etwa zehn Jahren stand er am Vortrags-
pult und zerzauste Werner Kellers frag-
wiirdiges Machwerk «Und die Bibel hat
doch recht». Auch heute noch verfolgt

Aus meinem Tagebuch
E. Brauchlin

Erfahrung ist die Mutter der Einsicht, vorausgesetzt, dass sie nicht kinderlos ge-
blieben ist, d. h. keine Einsicht bewirkt hat.

«lch komme unter allen Umstédnden» ist etwas viel gesagt; denn wer kennt die

Umsténde des ndchsten Augenblicks!

Der Atem, der den Géttern Unsterblichkeit verleiht, ist der Glaube an sie.

Frage: Stammt das Wort steinreich daher, dass mancher dadurch, dass er Steine
zu Mietskasernen zusammenfiigte, reich geworden ist? '

Der liebe Gott scheint auf dem Ohr zu liegen:

Ob auf der Welt sich alle Balken biegen,

ihn kiimmert's nicht. Der Mensch ist auserlesen,
Ordnung zu schaffen mit dem Scheuerbesen.

Doch geht er um mit diesem Instrumente,
als ob von Gut und Bése er nichts kennte.

Nachsinnen — schon recht. Aber Vorsinnen wire besser.

Gelegenheit heisst «Offne Tiir».

Wie manchmal guckt ein Schelm herfiir!

Es ist mal so auf dieser Weit,
dass einem manches nicht gefillt.

Was tun, wenn «andre» bés und dumm?

Man schweigt und geht um sie herum;
doch bei der Suche nach dem Fehler,
durchforsche nicht nur fremde Tiler!

er das Leben in unserer Bewegung mit
Aufmerksamkeit, oft gibt ein Brief von
ihm im Zentralvorstand Anlass zu Aus-
einandersetzungeh, und immer wieder
erscheinen im «Freidenker» seine
Aphorismen und kleine Glossen zu Ta-
gesereignissen.

Mit dem «Freidenker» ist eben Ernst
Brauchlin besonders verbunden; denn
als am 1. Marz 1915 die erste Nummer
des «Schweizer Freidenker» erschien,
zeichnete er als verantwortlicher Re-
daktor. Er blieb es bis 1929, redigierte
aber auch spéiter noch eine oder meh-
rere Nummern 1932, dann 1936 und 1959,
wenn ein Wechsel in der Schriftleitung
eintrat, und er fiir das ununterbrochene
Erscheinen unserer Zeitschrift sorgte.
Wer die fritheren Jahrginge durchblat-
tert, stosst auf zahlreiche Aufsitze und
Berichte unseres Ehrenprisidenten.
Und auch heute ist Ernst Brauchlin im-
mer noch da, hilfsbereit, beratend, kla-
rend — sobald man mit einer Frage

oder einem Begehren an ihn herantritt.
Ein besonderes Verdienst Ernst
Brauchlins ist sein jahrzehntelanges
Wirken als Abdankungsredner, nicht
nur in seinem Wohnort Ziirich, sondern
in allen Orten der Schweiz, wohin im-
mer man ihn rief. Seine eindrucksvol-
len Ansprachen sind jedem, der sie
hérte, unvergesslich geblieben, weil
sie fern aller Phrase Leben und Per-
sonlichkeit des Verstorbenen in den
Mittelpunkt stellten. Auch diesem Tun
gebot das Alter Einhalt. Aber aus der
Fulle seiner Ansprachen hat Brauch-
lin eine Sammlung von bezeichnenden
Beispielen, von Gedanken und Anre-
gungen zusammengestellt, die nun un-
sern Abdankungssprechern zur Verfi-
gung stehen. Wer je die heikle, aber
notwendige Aufgabe libernommen hat,
Abschiedsworte fiir einen verstorbe-
nen Gesinnungsfreund zu sprechen,
weiss, wie wertvoll dieses Werk
Brauchlins fiir unsere Bewegung ist.

77



	Die Verwerfung des Absoluten

