
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 8

Artikel: Afrika und das Christentum

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer

Von Mohammed zu Anwhar Sadat

Holland rückt dem Schisma näher

Agnostizismus erwünscht!

Atheismus in Indien

Tante Flora stiftet eine Kirche

Nr. 8 55. Jahrgang Aarau, August 1972

Afrika und das Christentum
Dass mit dem Ende der Kolonialepoche

in Schwarzafrika auch die Religion
einem Umwandlungsprozess unterworfen

ist, bezeugt eine interessante
Studie von Theodore Tshiamala aus
Kinshasa (ehemals Leppoldville) in der
Nummer 4, April-Mai 1970, der
kongolesischen Seminaristenrundschau «Di-
mensions Africaines» unter dem Titel
«Für eine authentische afrikanische
Kirche». Tshiamala verficht in seinen
Ausführungen einige Thesen, die bei
den missionarischen Eiferern nicht
unbedingt Gefallen finden mögen. Zu deren

Trost sei gesagt, dass der Verfasser

selbst ein engagierter Christ ist.
Seine Untersuchung ist nachstehend
in zusammengefasster Form
wiedergegeben:

Vor der Fremdheit der Kirche einerseits

und der eigentlichen afrikanischen

Realität anderseits verspüren
viele Schwarze ein grosses Missbehagen,

denn die Annahme des Christentums

und ihre Bekehrung bedeuten für
sie eine Verneinung ihres kulturellen
und religiösen Erbes, d. h. eine
Verneinung ihrer selbst. Die Weigerung
des Christentums, echte afrikanische
Werte in sich einzuverleiben, hat die
christlichen Gemeinden Afrikas zu
einem Fremdkörper innerhalb des
afrikanischen Organismus gemacht. Seit
ihren Anfängen ist die Evangelisation
Afrikas auf ein gewisses Misstrauen
seitens der Schwarzen, welche das
Christentum als die «Religion derWeissen»
betrachteten, gestossen. Der christlichen

Religion gelang es, sich im

Schosse der einzelnen Haushaltungen
auszubreiten; sie wurde angenommen,
aber die Eingeborenen zögerten nicht,
den Ahnenkult in sie zu integrieren.

Viele Schwarze bekehrten sich zum
Christentum — allerdings nur auf
oberflächliche Weise, denn die «frohe
Botschaft des Heils», so wie sie von den
Missionaren verbreitet wurde, bestand
in ihren Augen weniger in der
Vervollkommnung, sondern eher in der
Abschaffung des afrikanischen Kulturgutes.

So hat der Schwarze eben an das
Christentum «geglaubt», ohne in
seinem Innern wirklich daran zu glauben.
Soll das heissen, dass es absolut keine

Bekehrungen aus innerer
Ueberzeugung gegeben habe? Der amerikanische

Negerschriftsteller Richard
Wright (1908—1960), der für die
Integration der Schwarzen in die westliche
Kultur eintrat, meinte diesbezüglich:
«Es ist wenig wichtig zu wissen, ob die
Beweggründe der Missionare mit
denjenigen der Kolonialmächte identisch
waren. Sicher ist, dass die Missionierung

ohne Wirkung verblieben wäre,
wenn die kirchlichen Emissäre dabei
die Psychologie der Afrikaner für
immer verdorben hätten.» (Ein gewisses
Fingerspitzengefühl muss man den
Missionaren trotzdem zuerkennen.
Red.) Wie dem auch sei, eines ist
sicher: Die Entlassung aus der Missionsstation

oder aus der Schule bedeutet
eine Rückkehr zum «heidnischen»
Leben. Die Nähe einer christlichen
Institution hingegen ist eine wahrscheinliche,

aber sehr relative Ursache der
Ausdauer. Alles geht gut, solange die
Schafe sich unter dem Einfluss des
Hirtenstabes befinden. In der Tat, die
Bekehrten, welche die Schule verlies-
sen, Messen dabei ihr Christentum
zurück. Die getauften Erwachsenen, welche

von der Missionsstation weggingen,

um in ihr Heimatdorf zurückzukeh¬

ren, begannen wiederum ihr althergebrachtes

Leben. Sogar im Missionsdorf

hatte diese anscheinend
verschwundene Lebensart ihre
Daseinsberechtigung. Falls ein Haushalt keinen

Nachwuchs kriegen konnte, so
zögerte der Ehemann nicht, im versteckten

eine zweite Frau zu halten. Ein

Kind, das lange krank war, veranlasste
die Eltern, zum im geheimen praktizierten

Ahnenkult zurückzukehren. Sogar
der «Boy» des Missionars, der an der
Zelebration der Messe mithalf, streifte
sein Christentum ab, um die Lebensweise

seiner Vorfahren wieder
anzunehmen. Ein Missionarsbischof führte
zu diesem Dilemma folgendes aus.
«Man sagt, wir machten eine Unzahl von
Christen. Wie verhält es sich aber in

Wirklichkeit? Was wird aus unseren
Schülern nach ihrer Entlassung? Aus
unseren Katechumenen nach der Taufe?

Aus unseren Gymnasiasten? Aus

unseren ehemaligen Seminaristen?
Hier gibt es 500 000 Getaufte: worin

ratio humana

Quartalszeitschrift für kritisches
Denken, herausgegeben von der
Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz.

Im Oktober 1972 beginnt ein neuer
Jahrgang.

Abonnenten, die ihn jetzt neu
abonnieren, erhalten die Juli-Nummer
1972 gratis geliefert. Sie enthält
einen bedeutenden sprachphilosophischen

Aufsatz, der in der
Oktober-Nummer fortgesetzt wird.

Abonnementspreis pro Jahr:
Fr. 10.—.

Bestellungen an:
W. Gyssling, Hofackerstrasse 22,
CH 8032 Zürich.

57



besteht ihr Einfluss, um die Prostitution,

den Missbrauch des Heiratsgutes
und die Trunksucht einzudämmen?
Worin besteht ihr Einfluss zum
Zeitpunkt der Wahlen? Wir stellen fest,
dass die Christen kommunistischer
Tendenz nicht mehr zu zählen sind.
Ist der Katholizismus unserer Gläubigen

sehr oft nicht nur eine Zugehörigkeit

zu einem Kult? Eine Versicherung
für die Ewigkeit? Zweifellos haben wir
ermutigende Statistiken vorzuweisen:
wieviel davon ist aber nur reine
Formsache?» Ein eingeborener Priester
formuliert die Lage noch kritischer: «Wer
hat nicht schon folgenden enttäuschenden

Fall erlebt: Einer, der während
20 oder 30 Jahren ein ausgezeichneter

Christ war, kehrt plötzlich wieder
zum Kult seiner Ahnen zurück.
Desgleichen die brave Christin, welche
gewisse Riten nicht entbehren kann,
obwohl sie weiss, dass sie ,sub gravi'
verboten sind. Drohungen Red.) und

Beweisführung mögen ihr ein Versprechen

erpressen, aber bei der nächsten
Geburt eines Kindes wird sie wiederum

ihrem Aberglauben verfallen.
Somit, so folgert der Priester P. Lufu-

luabo, kann jedermann feststellen,
dass die Mehrheit der afrikanischen
Christen so bleiben wird, wie sie von
jeher war — ausser dass sie getauft
worden ist.» Dies alles bedeutet, dass
die Schwarzen Afrikas in ihrem Unter-
bewusstsein in der traditionellen Weise

weiterleben, obwohl ihre bisherige
Lebensart von der neuen Religion, zu

der sie sich bekennen mussten,
verworfen wurde. So haben sie sich eben
den äusserlichen Forderungen der
«Religion der Weissen», welche sich
nicht die Mühe genommen hat, die
afrikanische Tradition zu berücksichtigen,

schlecht und recht gebeugt. Somit

bleibt das europäische Christentum

ein eingeführtes, unverdautes
Element im Schosse der afrikanischen
Kultur, eine Fassade, die der Wirklichkeit

nicht entspricht.
Theodore Tshiamala verwirft die christliche

Religion als solche nicht. Er
fordert nur, dass sie den afrikanischen
Gegebenheiten Rechnung trage und

nicht die Tradition Schwarzafrikas
unterdrücke. Demzufolge müsse die
Kirche umstrukturiert werden und mehr
schwarze Würdenträger, die die Kultur
der Eingeborenen respektieren, an

ihre Spitze gelangen. Mit anderen Worten,

das Christentum der europäischen
Kolonialepoche müsse in ein wahres
afrikanisches Christentum umgewandelt

werden. Diese Forderungen wur¬

den durch das 2. Vatikanische Konzil
im Prinzip bereits unterstützt. Rom

bekräftigte damals, dass in kirchlichen
Angelegenheiten auf die Eigenheiten
und kulturellen Werte der einzelnen
Völker Rücksicht genommen werden
müsste. Soweit der Bericht des
kongolesischen Christen.
Wir sehen mit Interesse der Entwicklung

im schwarzen Afrika entgegen.
Ob sich manches grundlegend ändern
wird, bleibt vorderhand dahingestellt.
Wie dem auch sei, diese Studie hat

uns gelehrt, dass ein Dogma — gleich
welcher Natur — nicht für jedermann
seine Gültigkeit hat, denn Träger
desselben sind die Menschen selbst, und

Präsident Sadat von Aegypten ist ein
gottgläubiger Mohammedaner mit der
zabibah auf der Stirn: dem roten Mal,
das durch ständigen Druck auf den

Gebetteppich sich bildet. Am Jahrestag

von Mohammeds Geburtstag, am
25. April, tröstete er die Gläubigen in

der El-Hussain-Moschee, sie müssten
sich in Geduld fassen, denn «. es
geht nicht bloss um Waffen, sondern
um den einzelnen Gläubigen; wie es
denn heisst (Qüran Kp. 41, Vers 35),
Allahs Lohn steht nur jenen zu, die
standhaft bleiben». Und als er am 2.

Mai den Fanatiker Qadafi von Libyen
den Marineoffizieren in Alexandria
vorstellte, gestand er, es fehlten ihm

Worte, ihn gebührend zu begrüssen,
denn «dieser junge Mann hat Vertrauen
in Allah» und wird deshalb beweisen,
dass «die arabische Nation nicht
zugrunde gehen wird».

«Arabische Nation?»

Die Landesbezeichnung «Arabien»
kommt von der Wurzel aräb wüst,
trocken, unfruchtbar; das Gebiet konnte

nur Nomaden ernähren, die ihre
kargen Bedürfnisse von Händlern in

strategischen Siedlungen oder den
Sesshaften an der Küste eindecken
konnten. Alle diese losen Stammesgruppen

sprachen unterschiedliche
Dialekte, verehrten lokale Götter und

kamen, ohne eigene Kultur, im 7.
Jahrhundert mit jüdischen und christlichen
Volksgruppen in Kontakt.
Dies gab dem schon nicht mehr jungen
Händler Mohammed die Idee, aus den
religiösen Mythensammlungen der
Juden und Christen eine dritte
zusammenzubrauen, wobei er höflichkeitshal-

die sind von Rasse zu Rasse verschieden.

Die Gelben, Schwarzen und Weissen

haben je ihre spezifischen
Eigenschaften und ihre Denkweise, die durch
die Entwicklung bestimmt worden ist.

Diese Tatsache haben, was die
Religion anbelangt, die Juden seit langem
erkannt, denn diese senden keine
Missionare in alle Herren Länder, um
Konvertiten zu machen. Als vor einiger Zeit
amerikanische, zum Judentum bekehrte

Neger in Israel sich niederlassen
wollten, wurden sie von den dortigen
Behörden höflich, aber bestimmt
gebeten, baldmöglichst wieder in ihr
Heimatland zurückzukehren.

Max P. Morf

ber auch seine legendären Vorläufer
— Moses und Christus — als Propheten

gelten liess, sich aber natürlich als

letzte und höchste Instanz bezeichnete.

Er war schon vor Göbbels ein
gerissener Propagandaleiter und
verstand es, die in ewigem Zwist lebenden

Stämme unter seinen Parolen zu

vereinigen und zu fanatisieren, so dass
innerhalb weniger Jahrzehnte die
Mohammed-Anhänger ein Grossreich von
Syrio-Palästina und Aegypten bis
Persien beherrschten. Es sollte klar sein,
dass das Arabische keine ethische
Einheit bezeichnet, sondern bloss eine
politisch-religiöse Einheit von
Völkerschaften, die, um Mohammeds «Mein

Kampf» lesen zu können, das Arabische

beherrschen mussten. Nach dem
Fall der Omaijadendynastie waren die
meisten Staatsmänner Perser (z. B.

Harün-ar-Raschld) und der grosse Sa-
ladin (Shaläh-ud-Din) war ein Kurde.
Medizin und Astronomie war in den
Händen arabisch-schreibender Juden,
Griechen waren in der Wirtschaft
führend, Türken im Heer und die «Araber»

Spaniens waren Berber. Von einer
«arabischen Nation» kann und konnte
nie die Rede sein; die Idee vom
«arabischen Nationalismus» stünde sogar
in Widerspruch zum weltumfassenden
Programm des Islams als Religion. Es

ist ein Mythos, den Nasser — trotz der
ständigen Uneinigkeit unter den
arabischen Staaten — aus politischen
Gründen erfand. Er hatte eine Revolution

mit einem «pharaonischen»
Patriotismus begonnen (wenngleich die

heutigen Aegypter mit denen Altägyptens

noch weniger gemein haben als

Mussolinis Römer mit denen des alten

Von Mohammed zu Anwhar Sadat

58


	Afrika und das Christentum

