
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 55 (1972)

Heft: 1

Artikel: Spiegelfechterei um den Dialog mit der Kirche

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiegelfechterei um den Dialog mit der Kirche

«Wenn es keinen Gott gäbe», sagte
Napoleon, «so müsste er erfunden
werden.» Und er erklärte seine Stellungnahme

folgendermassen:
«Was ich in Religion sehe, ist nicht das
Wunder der Menschwerdung, sondern
gesellschaftliche Ordnung. Die Idee eines
Himmels setzt voraus, dass alle Menschen
gleich sind; dies verhindert, dass die
Armen die Reichen erschlagen. Religion ist
eine Art Schutzimpfung, denn die
Gesellschaft kann nicht ohne ungleichen
Besitz bestehen, und dieser wieder kann
nicht ohne Religion auskommen. Einer, der
mit hungrigem Magen zusieht, wie ein
anderer sich an Delikatessen mästet, kann
nur an sich halten im Glauben an eine
höhere Macht und die Ueberzeugung, dass
diese Ungerechtigkeit in einer anderen
Welt gutgemacht werden wird.»
Dies war eine sehr klare Erkenntnis des
Wesens der Religion, zu einer Zeit, als
die Materialisten glaubten, alle Priester
wären Gaukler und man brauchte bloss
die Menschen «aufzuklären», um ihnen
zu zeigen, wie unsinnig ihre Ansichten
sind. Der Glaube an Gott — also nicht
Magie und Animismus — ist ein
Produkt der Klassengesellschaft, eine
Giftblase aus dem Morast sozialer
Ungerechtigkeit. Vernunftargumente können

ihr nichts anhaben, solange diese
Ungerechtigkeit fortbesteht.
Die moderne Psychologie hat gefunden,

dass die Symptome der Frömmigkeit

jene der Zwangsneurose sind und
dass der Patient daher ausserstande
ist, von den Handlungen abzulassen,
die er für notwendig findet. Dies allein
müsste gewisse Marxisten, die auf den
Vatikantrick des Dialogs hereinfallen,
davon überzeugen, dass alles Schwätzen

nur Zeitverlust ist.
Die Kirche hatte Atheisten und
Ungläubige von jeher verfolgt, verleumdet

und gemordet. Erst als ihr das Wasser

bis zum Mund ging, hat die Klerisei
mit der — nie ganz ehrlich gemeinten
— Forderung des Dialogs eine Atempause

erreichen wollen. Einige
Einfaltspinsel sind ihr denn auch sofort
auf den Leim gegangen; sie jammern
heute, dass die Kirche nicht mehr länger

geneigt scheint, diese Komödie
fortzusetzen. Sie hatte eine nette
Geste gemacht in der Erkenntnis, dass
immer mehr Christen unter den Ein¬

fluss kommunistischer Ideen kommen,
kann sich aber heute damit trösten,
dass diese Ideen, solange sie durch
den russischen Gewissenszwinger
repräsentiert werden, viel von ihrer
Ueberzeugungskraft verloren haben.
Die Kommunisten hingegen, die sich
mit hohen Kirchenfürsten zu einem
«Dialog» hinsetzten, hofften andererseits

ihr Bild dadurch bei den Massen
der Gottgläubigen günstig beeinflussen

zu können — so etwa in

Lateinamerika, wo sogar Priester zu den
Rebellen übergingen und im Kampf
fielen.

Diese aber waren selbst Männer, die
Armut kannten, und nicht die hohen
Kirchenfürsten, mit denen man «Dialog
machte»; sie standen schon in der
Französischen Revolution auf Seiten der
Revolutionäre, und sie tun es wieder in

Franco-Spanien. Und immer wieder
zeigt sich die Klassenfront, denn die
Kirchenfürsten stehen natürlich auf der
Seite der Unterdrücker. Man könnte
also noch begreifen, wenn ein Dialog
mit solchen kleinen Pfäfflein geführt
worden wäre, die heute selbst gegen
Zölibat, Untrennbarkeit der Ehe,
Abtreibungsgesetze und Verbot der Pille
kämpfen.
Hinlänglich bekannt ist, was Marx,
Engels und Lenin über die Religion
dachten. Engels erklärte im «Anti-Düh-
ring», dass der Glaube an höhere
Mächte und Gott bloss Phantasien sind,
die in unserem Denken die äusseren
Mächte widerspiegeln, welche unser
tägliches Leben beeinflussen, d. h.

dass irdische Mächte uns als himmlische

erscheinen; und in seiner
Einführung in eine «Kritik von Hegels
Rechtsphilosophie» nennt Marx die
Religion einen «Protest» gegen bestehendes

Elend — den «Seufzer der
bedrängten Kreatur», kurz «das Opium
des Volkes».
Hier haken die Marxverbesserer ein:
wenn es ein Ausdruck wirklichen
Elends und ein Protest dagegen ist,
dann ist es revolutionär,
dialektischfortschrittlich und war bloss ein
Ausdruck einer bestimmten Periode der
industriellen Revolution, wenn das Pro¬

letariat von einer übermütigen
Bourgeoisie besonders ausgebeutet wurde.
Dies trifft also auf heute nicht mehr

zu, wo die Kirche infolge des Bestehens

von sozialistischen Staaten sich
auch auf irdische Fragen umstellen
müsse. «Religion ist nicht immer und

überall ein Opium des Volks», erklärte
Gilbert Mury, der Theoretiker der mao-
istischen Splittergruppe in Frankreich,
auf der Salzburger Tagung «Christentum

und Marxismus» (1965).
Zudem — behaupten die Neomarxisten
— wären die Gründer nicht immer
konsequent gewesen. Marx hat in der
erwähnten Schrift erklärt, dass wahres
Glück nur entstehen könne nach der
Ausrottung der Religion, denn sie ist
eine illusorische Blume an unseren
wirklichen Ketten. Er schrieb aber
auch, dass Atheismus im Sozialismus
sinnlos ist; Engels warnte Dühring, die

zukünftigen Polizisten gegen die Religion

aufzuhetzen, statt zu warten, bis
sie eines natürlichen Todes sterbe, und

Lenin verlangte, dass man sowohl Religion

wie Atheismus lehren dürfe.
Diese aus dem Zusammenhang
gerissenen Sätze sind eine Verdrehung dessen,

was gemeint war. Im «Programm
der blanquistischen Kommune-Flüchtlinge»

schrieb Engels (1874), es ist

heutzutage kein Kunststück mehr Atheist

zu sein, denn die Arbeiter sind
einfach fertig mit dem Gottglauben. Man
könne ihn nur beleben durch Verbote,
indem man Märtyrer schafft (was die

Sowjetunion heute tut). Verbieten ist

sinnlos, denn auf dem Papier könne

man viel verbieten, ohne die Macht,
dies durchzuführen. «Soviel ist sicher:
der einzige Dienst, den man Gott
heutzutage noch tun kann, ist der, den
Atheismus zum zwangsmässigen
Glaubensartikel zu erklären.» Und Lenin

(1905) forderte, die Religion zur Privatsache

zu erklären, d. h. den Behörden
gegenüber. Aber «als Partei können wir

Religion keinesfalls als eine Privatsache

gelten lassen». Religiöse Diskrimination

darf nicht geduldet werden,
jeder kann seine Religion oder keine
bekennen. Oder wie Marx es in der
Kritik des Gothaer-Programms saftig
ausdrückte: «Jeder muss seine
religiöse wie leibliche Notdurft verrichten
können, ohne dass die Polizei ihre

Nase hineinsteckt.»
Aber — warnte Lenin — man muss sich

hüten, den Irrtum zu begehen, die
religiöse Frage auf idealistische, abstrak-

Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Geschäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,
erhältlich.

4



te Weise, als eine «intellektuelle Frage»

zu betrachten, losgelöst von den
sozialen Verhältnissen.
Dies aber ist, was die Neomarxisten
tun. Sie philosophieren mit Bischöfen,
obwohl Marx in den «Thesen» schrieb,
dass die Philosophen die Welt auf
vielfache Weise zu erklären versuchten,
dass es aber «darauf ankommt sie zu
verändern». Und soviel sich die Kirche

formell anpassen mag, sie kann
sich nicht im Wesen ändern, denn das
würde bedeuten, dass sie sich selbst
negiert.
Zweitens: die Religion lehrt «Im
Anfang war das (göttliche) Wort». Marxismus

lehrt, im Anfang war die Tat.
Zwischen einer Basis im Himmel und einer
auf unserer Erde gibt es keine
Kompromisslösung.

Da gibt es nichts zu debattieren.
Menschen aber, die so weit sind, dass sie
zu zweifeln begonnen haben, kommen
zu uns ohne kirchliche Erlaubnis; aber
von Pfaffen, die im Sold der Kirche
stehen, kann man das nicht erwarten.
Ob Feudalstaat, Kapitalismus, Imperialismus

— die Basis der Klassengesellschaft,

die ein Opium erzeugt, hat sich
nicht verändert. Was sich verändert
hat, ist aber, dass es heute kein Proletariat

mehr gibt, das «nichts als seine
Ketten zu verlieren hat».
Der technische Fortschritt mit seinen
Anforderungen hat die Arbeiterklasse

In der französischen Sozialgeschichte
des 17. und 18. Jahrhunderts gab es
eine recht eigentümliche Sonderklasse:

die Abbes. Sie wurden vom König
ernannt, trugen zwar ein modisches
geistliches Gewand, hatten aber
meistens weder ein Amt noch höhere Weihen,

bezogen aber reichliche Pfründen
aus irgendeiner Abtei, die sie entweder

geerbt hatten oder als Gnadenerweis

oder Auszeichnung geschenkt
erhielten. Um der Langeweile zu entgehen,

waren sie in jedem Wirbel des
Vergnügens, gingen in den Salons
und Boudoirs der vornehmen Damen
ein und aus, dichteten gewagte Verse
und waren selten ohne Liebesaffären.
Die Damen sahen sie als «unentbehrliche

Einrichtungsgegenstände für
regnerische Tage auf dem Lande» an.
Auf bedenkliche Weise berühmt und
berüchtigt ist der Abbe Francois-
Timoleon de Choisy geworden, der
sein merkwürdiges Treiben in jungen
Jahren in «Memoiren» aufgezeichnet

so gehoben und gestärkt, dass sie
heute zum Kleinbürgertum gehört und
vielfach politisch desinteressiert
geworden ist. Der Arbeiter ist besser
bezahlt als der geistige Arbeiter und kann
seine Forderungen stellen. Wie aber
Marx und Engels in der «Deutschen
Ideologie» ausführten, hat die Teilung
der Arbeit in geistige und materielle
Tätigkeit (etwas, was Mao Tse-tung
auszumerzen sucht) geistige Entfremdung

und Widersprüche hervorgerufen.

Es führte heute dazu, dass
nunmehr die Intellektuellen (bes. Studenten)

radikalisiert sind, aber nicht mehr
im Sinne von Marx, sondern in einer
unklaren Weise, die vielfach an
faschistische Gewaltmethoden grenzt.
Die Hippies kommen aus guten Kreisen,

die Tupamaros sind hauptsächlich

Intelligenzler und Technokraten
und die «Neue Linke» ist typisch für die
wirren Ideen einer deklassierten,
entwurzelten Schicht.
Sie berauschen sich an Worten, an

Rauschgift, an Terror und Gewaltmass-
nahmen gegen alle, die anders denken.
Toleranz und Dialog gibt es für sie
nicht mehr. Und in dieser Niedergangsmystik

tragen sie auch wieder Kreuze
und machen Jesus zum «Superstar».
Kein Wunder also, dass in dieser
Atmosphäre die Kirche wieder Morgenluft

wittert.
Otto Wolfgang

hat (deutsch 1969 im Insel-Verlag,
Frankfurt). Es handelt sich bei ihm wohl
um den spektakulärsten Fall vonTrans-
vestitismus, den die Geschichte der
Sexualpathologie kennt. (Eine
Diagnostizierung ist nachträglich nicht möglich,

aber der Abbe dürfte sicher kein
Homoerotiker gewesen sein; er hatte
soweit normale männliche Triebveranlagung

und gab denn auch hinlängliche
Proben seines natürlichen Interesses
an weiblichen Wesen.)
Der Vater war ein bedeutender Mann:
Staatsrat, Präsident des Languedoc
und Kanzler des Gaston d'Orleans; die
Mutter eine kokette Schöne und
Intrigantin am Hof des jungen Ludwigs XIV.
Francois-Timoleon, 1644 geboren, war
als Knabe unerwünscht; die Mutter
hätte lieber ein Mädchen gehabt und
steckte ihn in Mädchenkleider. Der Vater

starb früh, und die Erziehung
erfolgte auf extravagante Weise durch
die Mutter, «en Demoiselle». Der Junge
wurde für den geistlichen Stand be¬

stimmt, machte an der Sorbonne eine
Dissertation und wurde, ein Werk der
Mutter, mit 18 Jahren Abbe von Saint-
Seine in Burgund mit einer erklecklichen

Pfründe. Sein weiteres Leben
verlief in Episoden und meistens — in

Frauenkleidern.

Mit 20 verschwand er aus Paris, um
während fünf Monaten am Theater von
Bordeaux die Rolle einer Naiven zu

spielen. Den sich aufdrängenden
Liebhabern erwies er kleine Gunstbezeugungen,

verhielt sich aber reserviert,
wenn es um mehr gehen sollte. «So
wurde ich wegen meiner Tugend
hochgepriesen» rühmt er selber in seinen
«Memoiren». Als 1666 seine Mutter
starb, erbte er deren Schmuck. Nun
liess er sich im Faubourg Saint-Marcel
nieder und hielt ein grosses Haus als
Mademoiselle de Sancy. Er trug
gestickte Mieder, schwarzgoldene
Morgenröcke, Garnituren aus weissem Satin,

einen geschnürten Gürtel und «eine

grosse Schleife auf dem Hintern, um
die Taille anzuzeigen», lange Schleppen,

eine Haube mit Schleifen, reichliche

Ohrgehänge, stark gepuderte
Perücken, Schönheitspflästerchen, ein
Brusttuch aus Mechelner Spitzen, das
den (ausgestopften) Busen schamhaft
verbergen sollte. Den Hals und die
obere Brust wusch er täglich mit Kalbsbrühe

und Schafsfusspomade, damit
die Haut weich und weiss blieb. (Das
Gesicht hatte man ihm schon in der
Kindheit mit einem besonderen Wasser

eingerieben, das den Bartwuchs
verhinderte.) «Madame» de Sancy
hatte eine reichliche Dienerschaft,
darunter einen Hauskaplan, besuchte oft
die Kirche, wo sie unter der Kanzel
eine Bank gemietet hatte, teilte den
Armen Almosen aus, zog die Kollekte
ein und reichte schliesslich das
geweihte Brot. Der Abbe ging auch reihum

zu den Kirchenvorstehern, und vom
Cure der Gemeinde liess er sich
bestätigen, dass seine Kleidung bescheiden

sei. Vor allem aber lud er
Nachbarinnen öfters zum Souper ein und
überredete sie, ihm ihre jungen Töchter

zu überlassen, denen er das
kunstgerechte Frisieren lehren wollte. Sie
mussten natürlich auch bei «Madame»
schlafen, und so hatte der Abbe jederzeit

seine Liebschaften. (Die Defloration

eines 15jährigen Mädchens
beschrieb der junge Fant in Frauenkleidern

mit geradezu klinischer Genauigkeit!)

Diese Mädchen mussten sich als
Knaben verkleiden, so dass er einmal
auch die Farce einer Hochzeit, unter

Der Abbe de Choisy als Transvestit

5


	Spiegelfechterei um den Dialog mit der Kirche

