
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 1

Artikel: Religion und Hypnose

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dieser Taktik des Vatikans um die
sogenannten Entwicklungsländer geht,
spricht auch das Auftreten Pauls VI. auf
seiner letzten Reise nach Südasien, wo
er zum Entsetzen vieler sehr konservativer

asiatischer Bischöfe der
katholischen Kirche eine Reihe von «linken»
Bekenntnissen von sich gegeben und

gegen den Imperialismus und Kolonialismus

gesprochen hat.

An sich ist diese Strategie der
katholischen Kirche durchaus verständlich.
Man hat im Vatikan erkannt, dass in

den hochindustrialisierten Ländern mit
ihrer zunehmend wissenschaftlich
aufgeklärten Bevölkerung für die Kirche
schlechte Zeiten kommen, dass dort
die Kirchenaustritte sich mehren und

wenig Hoffnung besteht, dass die
antikirchlich oder gleichgültig gewordenen
Massen in den Schoss der Kirche
zurückkehren werden. Anders in den

Entwicklungsländern mit dem viel geringeren

Bildungsniveau der Bevölkerung.
In den Slums der brasilianischen
Grossstädte, unter den Ganz- und Halbanalphabeten

lässt sich mit der klösterlichen

Bettelsuppe noch ganz gut
katholisches Bekenntnis und Kirchentreue

verkaufen. Die aus der Volksnot

geborenen revolutionären Bewegungen

bilden aber auch dort eine scharfe
Konkurrenz alles kirchlichen missionarischen

Vorgehens, und es ist nicht
verwunderlich, dass sich die Kirche ihnen

zu nähern sucht und sie als scharfe
Konkurrenten um die Volksgunst
auszuscheiden versucht, indem sie ihr
national- und sozialrevolutionäres
weltliches Programm und den Kampf dafür
unterstützt. Priester, die dieses
Sozialprogramm nicht fördern oder gar
bekämpfen, verlieren in den fraglichen
Ländern ebenso schnell das Ohr der
Massen wie bei uns.
Es fragt sich nur, wie die andere Seite,
d. h. in erster Linie der Kreml auf diese
Entwicklung der katholischen Kirche
reagieren wird. In den mit ihm verbündeten

Ländern Ost- und Mitteleuropas,
die eine nennenswerte katholische
Bevölkerung aufweisen, also in Polen,
Ungarn, der Tschechoslowakei, hat die
schroff antikirchliche und antikatholische

Politik längst aufgehört. Auch dort
trägt der Staat entscheidend zu den
Kosten des kirchlichen Betriebes bei,
zahlt Priestergehälter und Kirchenbauten

und lässt der Kirche, soweit sie
sich nicht gegen den Staat stellt, eine
gewisse Bewegungsfreiheit oder sie
mindestens in Ruhe. Die atheistische
Propaganda ist dort weitgehend
eingeschränkt worden, führende marxisti¬

sche Philosophen nehmen an den
internationalen, dem Dialog zwischen
Katholizismus und Atheismus dienenden,

unter der Aegide des Wiener
Kardinals König vor sich gehenden
Aussprachen teil. Die Sowjetunion selbst
und Bulgarien sind an all dem nur
indirekt interessiert, weil der Grossteil
ihrer Bevölkerung nicht katholisch,
sondern allenfalls griechisch-orthodox ist.
Aber im Weltmassstab erscheint das
Bündnis Katholizismus und Kommunismus

durchaus möglich, in der «Dritten
Welt» lässt sich ein temporäres
Zusammengehen beider gegen die imperialistischen

und kolonialistischen Zwingherren

und gegen gewisse mitihnen
verbündete einheimische Oberschichten
in der Tat vorstellen, um so mehr als

es auch eine Spitze gegen die
Einflüsse darstellen kann, die dort vom
revolutionären China ausgehen, dessen

Bewohnern Paul VI. bei seinem
Besuch in Hongkong allerdings auch
gratis und franko seinen Segen
gespendet hat.

Vom Freidenkerstandpunkt wäre ein
solches Bündnis zwischen Rot und
Schwarz nicht ohne Besorgnis zu
betrachten. Die Kirche bekäme wohl die
Möglichkeit, sich noch weiter
aufrechtzuerhalten, wenn sie gleichsam über
die schwarzen Kutten ein rotes Mäntelchen

breiten würde. Und die beiden
etablierten geistigen Mächte im Vatikan

wie im Kreml sind dem freien
kritischen Denken nicht hold, was in

Vergangenheit und Gegenwart durch
zahlreiche Beispiele belegt ist. Ihre
Zusammenarbeit würde die Bewegungsfreiheit

des Freidenkertums einengen
und ihm manche Stützpunkte in der
Arbeiterbewegung, deren es sich heute
auch nach dem Aufgeben der atheistischen

Propaganda durch die Führung
der grossen Arbeiterorganisationen
noch erfreuen kann, entziehen. Auf der
anderen Seite — nichts auf der Welt
ist ja nur gut oder böse — wenn die
jungen katholischen Priester künftig
den Marxismus gründlich studieren
müssen, Hegel, Feuerbach usw. zu
lesen haben, dann könnte das bei nicht
wenigen unter ihnen zum Bruch mit der
Kirche führen, und jedenfalls dürfte es
die Opposition und die Revolte unter
den jungen Priestern fördern und den
konservativen Instanzen, Bischöfen,
Kardinälen, Vatikan, das Leben oft
genug sauer machen. Jede Spielart der
atheistischen Philosophie, der
marxistischen wie anderer, ist den naiven
Vorstellungen des Offenbarungsglaubens

überlegen. Es gibt nicht wenige

freigeistige Denker, die als Studenten
der nichtkatholischen Theologie mit den
Erkenntnissen der Wissenschaft und
säkularer Philosophie in Berührung
kamen und die dadurch zum Bruch mit
der Kirche veranlasst wurden. Wir hoffen

und vermuten, dass das Studium
des Marxismus bei den jungen katholischen

Theologen die gleiche Wirkung
haben wird. Walter Gyssling

Religion und Hypnose

Im amerikanischen Nachrichtenmagazin
«Times», das allwöchentlich herauskommt,

erschien in der Ausgabe vom
5. Oktober 1970 ein mit «Mystizismus
im Laboratorium» betitelter Artikel aus

der Feder der Mitarbeiterin für
religiöse Angelegenheiten, Cläre Mead,
Diese Journalistin berichtet darin über
ihren psychologischen «Tod» und ihre

«Wiedergeburt», welche sie in der
Praxis der New Yorker Psychologen
und Leiter der «Stiftung für Geistesforschung»,

Dr. Robert E. L. Masters und

Dr. Jean Houston, als Versuchskaninchen

erfahren hat.
Die «Heiligen der organisierten
Religion» sollen in den letzten Jahren an

Einfluss verloren haben; aber die
religiöse Erfahrung, welche gewöhnlich
mit Heiligen zusammenhängt, sei im

Begriffe, im Laboratorium neu entdeck!
zu werden. Das genannte Psychologenehepaar

ist nach Hunderten von
Experimenten mit normalen, gesunden Personen

zum Schluss gekommen, dass das

Gehirn-Geist-System einen
Verbindungspunkt zu dem aufweist, was mii

Gott, grundlegender Wirklichkeit odei
tief Heiligem bezeichnet wird. «Es werden

eine Anzahl Reizmittel — und zwai
keine Drogen — geführte Meditation
und auf die Sinne wirkende Ton- und

Lichtelemente verwendet, um die
Testpersonen in einen veränderten Zustand
des Bewusstseins zu bringen, in
welchem religiöse und andere psychische
Erfahrungen möglich sind.»
Gerade dieser Satz ist bedeutungsvoll.
Religiöse und psychische Erfahrungen
sind also nur möglich, wenn die
entsprechenden Leute in einen veränderten

Zustand des Bewusstseins
gebracht worden, d. h. manipulierbar
geworden sind. Diese Erkenntnis ist
allerdings nicht neu. Schon seit der Antike
werden Hilfsmittel benützt, um den

psychischen Zustand zu verändern:
«Der Wein hat im Kultus vieler Religionen

besondere Bedeutung. Durch

2



Formulare zum Kirchenaustritt
sind bei der Geschäftsstelle der FVS, 8047 Zürich, Langgrütstrasse 29,
erhältlich.

Weingenuss und die dadurch erreichte
Ekstase gerät man in eine nähere
Verbindung mit der Gottheit; daher spielt
der Wein vor allem in der Mystik und

ihrer Symbolsprache eine grosse Rolle.»

(Aus dem dtv-Lexikon, Band 20,

Seite 66.) Ob für die Manipulation des

Opfers nun Hypnose oder Wein
verwendet wird, ändert nichts an der
Tatsache, dass nur jemand, der seiner
eigenen fünf Sinne nicht mehr mächtig
ist, mit mystischer Phraseologie durchtränkt

werden kann. Das Verbrennen
von Weihrauch in einer dunklen Kirche,
das geheimnisvolle Hantieren der Priester

an dem von Kerzen beleuchteten
Altar und der monotone gregorianische
Gesang, dessen lateinischer Wortlaut
das gewöhnliche Volk nicht versteht,
dienen zu nichts anderem, als die Gläubigen

in einen anderen Geisteszustand
zu versetzen, um sie für die Indoktrina-
tion empfangsbereit zu machen.
Die Schilderung der religiösen Erfahrung,

welche die Mitarbeiterin des «Ti-

mes»-Magazins unter Anleitung von Dr.

Jean Houston und in hypnotisiertem
Zustand machte, mutet wie eine Erzählung

des deutschen Romantikers
E.T.A. Hoffmann (1776-1822) an. Auf
Anweisung, sich dasjenige Problem,
mit welchem sie sich am meisten
auseinandersetzt, vor Augen zu halten,
beschäftigte sie sich in Gedanken intensiv

mit dem traurigen Schicksal des
schottischen Schäferhundes Lassie,
dem den Juden gegenüber begangenen

Unrecht während des 2. Weltkrieges

und den armen Bewohnern der
New Yorker Elendsviertel, so dass ihr
die Tränen in Strömen über das
Gesicht rannen. Sie war sich ihrer Verbundenheit

mit all den Leuten, die gelitten
hatten, voll bewusst. Aber gleichzeitig
und paradoxerweise verstand sie auf
anschauliche Art, dass das Leben über
all das Elend schliesslich den Sieg
davonträgt: «Das Leben ist in der Tat
.stärker als der Tod' — nicht nur im

religiösen, sondern im wörtlichen Sinne
stärker als des Todes schliessliche
Absurdität. Ich spürte, dass ich gleichzeitig

lächelte und weinte. Eine uner-
messliche Ergebung und ein grosser
Friede durchfluteten mein ganzes
Selbst.»
Hernach erlebte Cläre Mead einen
psychologischen «Tod» und die darauffolgende

«Wiedergeburt». Dieser Vorgang
bestand darin, dass sie in ihrem hypnotischen

Zustand einen pechschwarzen
Himmel mit einem einzigen stark
leuchtenden Stern vor sich sah. Dieser Stern
erlosch allmählich und hinterliess eine

riesengrosse schwarze Leere, was die
Journalistin zu glauben veranlasste, in

ihren eigenen Sarg zu blicken. Nach
kurzer Zeit verwandelte sich die
schwarze Leere in ein blendendes, mit
vielen tausend Sternen versehenes
Lichtmeer. Der Sieg des Lichtes über
die Finsternis bedeutete für sie, dass
das Leben etwas Ewiges ist. Der
überwältigende Eindruck dessen, was sie
erfahren hat, soll ihr seither immer in

Erinnerung sein.
Das New Yorker Forscherteam erklärte,

solche Erlebnisse wären nicht
ausschliesslich religiöser Natur, weil sie
auch mit künstlerischer Schöpfung und
mit dem Vorgang, durch welchen die
Psyche Symbole und Mythen schafft,
in Verbindung ständen. Die religiösen
Institutionen wären im Begriffe, sich
aufzulösen, weil sich die Religion von
ihrer wichtigsten Nahrungsquelle, nämlich

der Seele, dem symbolischen und

mythologischen Vorgang, sowie den

Ursprüngen der psychischen Kräfte
losgesagt hätte. Es sei eine Ironie des

vergangenen Jahrzehnts, dass mystische

Erfahrungen für eine grosse
Anzahl Menschen wiederum von Nutzen
geworden seien. Nur geschehe dies
ausserhalb der meisten religiösen
Institutionen. Die durchschlagendsten
«religiösen» Bewegungen dieses
Jahrzehnts würden nicht von Geistlichen,
sondern von Psychologen und Psychiatern

angeführt.
Die psychedelische (englisch psyhe-
delic) Strömung sei wegen Drogen-
missbrauches in Verruf geraten, aber
das durch den Drogenkult erneuerte
Interesse an tiefgehenden religiösen
Erlebnissen sei trotzdem unvermindert
geblieben. Viele Kirchen seien mystischen

Erlebnissen gegenüber zutiefst
misstrauisch, weil sie diese zum Teil

mit Magie und Hexerei in einen Topf
würfen. Diese Einstellung beeinträchtige

aber das Ueberleben der
institutionellen Religion. Demjenigen
Geistlichen, der all dies als primitiv und als
einen Schritt zurück abtue, mangle es
ernsthaft an Einsicht; er habe nicht
verstanden, dass tiefe mystische Erfahrungen

ein Born der Kraft für eine zeitge-
mässe Religion bedeuten können und
dass er, der Geistliche selber, als Führer

dieser geistigen Reise wirken sollte.
Es gibt uns wirklich zu denken, dass
heute selbst Wissenschaftler und
Forscher für einen mystischen Kult eintreten.

Tun sie das nur aus Freude am

Experimentieren? Oder stehen sie
etwa im Auftrag gewisser Mächte? Wir
tun vielleicht gut, letztere Hypothese
für die richtige zu halten. Die Kirche,
die in vielen Fällen im Dienste der
herrschenden Schicht steht, verliert zunehmend

an Einfluss. Mit dem Fortschritt
der Wissenschaften wird ihr Dogma
ständig unglaubwürdiger und kann somit

den Geist des Volkes immer weniger

vernebeln. Der Trost, dass einem
im Himmel gegeben werde, was man
auf Erden vermisst hat, zieht nicht mehr

gut. Also sucht die herrschende Macht
auf andere Art, und zwar mit
wissenschaftlichen Mitteln, ihre Untertanen
zufrieden und optimistisch zu stimmen.
Und dies um so mehr, als dass sich in

einigen Ländern selbst der Klerus
gegen die korrupte Obrigkeit und deren
Nutzniesser zu erheben beginnt, wie
z. B. in Südamerika. Die mit einem
schlechten Gewissen behaftete Clique
unternimmt nun alles mögliche, um die
Masse nach ihrem Willen manipulieren
zu können. Aldous Huxleys Werk
«Schöne neue Welt» ist heutzutage
gar nicht mehr so utopisch!

Max P. Morf

Die Heiden haben ihre Götzen ebensogut für wirkliche Wesen gehalten, und doch
gestehen jetzt die Christen, dass diese Götter nur selbstgeschaffene, eingebildete Wesen
waren. Es wird eine Zeit kommen, wo es ebenso allgemein anerkannt sein wird, dass die
Gegenstände der christlichen Religion nur Einbildung waren, als es jetzt allgemein von
den Göttern des Heidentums anerkannt wird. Ludwig Feuerbach

Ich toleriere in höchstem Masse das Recht anderer, anderer Meinung zu sein als ich,
ohne ihnen etwas Verbrecherisches zu unterstellen. Ich kenne nur zu gut die Schwäche
und Unzuverlässigkeit des menschlichen Verstandes, als dass mich die verschiedenen
Ergebnisse verwundern könnten. Jefferson

3


	Religion und Hypnose

