
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 4

Artikel: Kirche und Tantam

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


komme, um dich mit dem allein ¦

seligmachenden wahren katholischen Glauben

bekannt zu machen.»
Spöttisch richtete sich der Inka auf:
«Mein Glaube ist die Sonne dort oben,
von der ich selbst ein Teil bin. Lass
mich also mit deinem lächerlichen
Glauben zufrieden.»
«Welch ungeheuerliche Blasphemie,
du Unglücklicher!» rief der Mönch
entsetzt aus.
«Es wundert mich wirklich, woher du

Wicht den Mut nimmst, mir so zu

begegnen», antwortete Atahualpa mit

unbeweglichem Gesicht.
«Den Mut wie das Recht dazu entnehme

ich diesem Buche hier.» Und damit
überreichte Valverde dem Inka eine
Bibel.
Atahualpa nahm die Bibel verächtlich
entgegen, und da er an ihr nichts
entdecken konnte, was ihm das kühne
Auftreten des Mönches erklären konnte,
warf er sie zornig zu Boden. «Berichte
deinem Herrn, dass ich ihn und seine
Leute zur Verantwortung ziehen werde
für all das Unrecht, das sie in meinem
Lande verübt haben.»

Nun, nur wenige Minuten später fand
das bekannte fürchterliche Gemetzel
statt. Vom Donner der Geschütze und
der Musketen wie betäubt, vermochten

die Indianer keinen ernstlichen
Widerstand zu leisten und Messen sich
mühelos abschlachten. Kurz darauf war
auch der Inka gefangengesetzt. Das
Schicksal Perus war besiegelt.
Nach einiger Zeit bemerkte Atahualpa,
dass die Spanier ein weit grösserer
Eifer als der der Religion beseelte,
nämlich der nach dem Golde. Und so
machte er Pizarro den Vorschlag, den

Raum, in dem sie sich aufhielten, mit
Gold füllen zu lassen, und zwar so
hoch, als seine ausgestreckten Hände
reichen konnten, wenn er ihn freilassen
würde. Pizarro lächelte erst ungläubig,
aber als er in das ernste Antlitz des
Inka blickte, nahm er das Angebot an
und markierte längs der Wand die
angegebene Höhe mit einem roten Strich.
Der Raum war etwa 6 Meter lang und
5 Meter breit, während sich der Strich
in einer Höhe über 2 Metern befand.
Dieses Zimmer mit dem roten Strich
an der Wand wird noch heute gerne
den Touristen gezeigt.
Kaum hatte Pizarro seine Zustimmung
gegeben, als der Inka Eilboten durch
das ganze Land sandte, wonach er
Pizarro versicherte, dass in spätestens
zwei Monaten das Gold da sein werde.
In den folgenden Wochen häufte sich
das Gold immer höher in dem besagten

Räume. Doch Atahualpa kamen langsam

Bedenken.
«Wirst du mich auch wirklich freilassen,

wenn ich mein Versprechen
eingelöst habe?» wandte er sich eines
Tages zweifelnd an Pizarro.
«Du hast mein Wort sowohl als Hidalgo
als auch als Christ», entgegnete
Pizarro stolz.
Doch was bedeutete diesem Konquistador,

der zudem Analphabet war,
schon ein gegebenes Wort! Als das
Zimmer tatsächlich bis zur bezeichneten

Stelle mit Gold angefüllt war, dessen

Wert heute von Fachleuten mit
einer Milliarde Franken angegeben
wird, weigerte er sich, den Inka in Freiheit

zu setzen und liess ihn sogar, mit
der Begründung, eine Verschwörung
gegen die Spanier angezettelt zu

haben, in Ketten legen.
Atahualpa resignierte. Aber spöttisch
bemerkte er gegenüber Pizarro: «Ihr
wurdet nie müde mir zu erklären, dass
eure Religion eine Lehre der Milde
sei. — Leider konnte ich in dieser
Beziehung nichts bei euch erkennen!»
In der Folge wurde Kriegsgericht
gehalten über Atahualpa, und es waren
vor allem die finsteren Dominikaner,
allen voran Valverde, die den Tod des
Inka verlangten.
Als das Todesurteil Atahualpa verkündet

wurde, schien dieser erst seine
Fassung zu verlieren: «Was habe ich

getan, das solches rechtfertigt?» wandte

er sich an Pizarro. «Ausgerechnet
von dir, den ich nur mit Freundschaft
und Güte behandelt habe und mit dem
ich meine Schätze geteilt habe,
erlangt mich ein solches Schicksal?»
Am 29. August 1533 wurde Atahualpa
gefesselt auf die Plaza geführt, wo der
Scheiterhaufen errichtet war. Ihm zur
Seite schritt der Dominikanermönch
Vicente de Valverde, der den Inka noch
in letzter Minute zum Christentum zu
bekehren versuchte. Als der Inka
bereits an den Pfahl gebunden war,
bestürmte ihn Valverde mit hocherhobenem

Kreuze, dieses zu umfassen und
sich taufen zu lassen, worauf an ihm

nur die mildere Form der Garrote, die
Erdrosselung, vollzogen würde. Der
unglückliche Inka wurde schwach und

willigte ein.
Nach vollzogener Zeremonie fand
Atahualpa wieder seine Haltung und starb
gelassen als Opfer der christlichen
Konquista.
Aber diese Konquista, deren nervus
rerum — wie könnte es anders sein! —

immer nur das Geld bzw. Gold war,
sollte Spanien bekanntlich nicht zum

Glück gereichen. Ganz abgesehen
davon, dass sie das unermessliche Gold
der Inka nie erlangten, das sofort nach
dem Tode des Inka Atahualpa in sichere

Verstecke der Sierra und des
Urwaldes verbracht wurde, wo es noch
heute liegen soll. Werner Ohnemus

Kirche und Tamtam

Mit Tamtam bezeichnen Bösewichte
im allgemeinen gewisse pompöse
Zeremonien der römisch-katholischen
Kirche. In diesem Artikel handelt es
sich aber um den wörtlichen Begriff
Tamtam, nämlich um das afrikanische
Musikinstrument, welches inzwischen
auch in der Kirche seinen Einzug
gehalten hat.
Die französische katholische
Monatsrundschau «Ecclesia» berichtete in der
Februarausgabe 1971 über eine
afrikanische Experimentalmesse, welche am
22. November 1970 anlässlich des

König-Christus-Festes in der St.-Peter-
Kirche zu Kinshasa im Kongo abgehalten

wurde. Diese Zeremonie wurde
gemäss den Richtlinien über die Liturgie
des 2. Vatikanischen Konzils durchgeführt.

Dem von Kardinal-Erzbischof Jo-
seph-Albert Malula von Kinshasa
vielfach ausgedrückten Wunsch, in die
religiösen Zeremonien rein afrikanische
kulturelle Elemente einzuflechten, um
damit die Kirche den Eingeborenen
näherzubringen, wurde entsprochen.
Diese in einer mit kongolesischen
Motiven dekorierten Kirche zelebrierte
eucharistische Liturgie war charakterisiert

durch die Verwendung
ausschliesslich afrikanischer Instrumente
wie Mokoto (afrikanischer Gong),
Kgenge (eine Art Xylophon), Limbili
(Büffelhorn), Tamtam und andere mehr.
Ein grosser Teil der Feier wurde dem

Dialog zwischen Zelebranten und
Gottesdienstbesuchern eingeräumt.
Die St.-Peter-Kirche, welche 2000
Sitzplätze enthält, war zum Bersten voll.
Die Messe dauerte zwei Stunden
Die Kongolesen hätten diese Zeremonie

jedoch als nicht zu lange empfunden,

da sie der Bantumentalität ange-
passt war.
Man darf sich fragen, ob die Eingeborenen

um des Heiligen Geistes willen,
aus Neugier oder der Volksmusik
wegen die Messe besucht haben. Man

muss der katholischen Kirche einräumen,

dass es ihr nicht an immer neuen
Einfällen fehlt, um die Schäfchen
herbeizulocken. Ob die Leute aus einem

35



inneren Bedürfnis nach Trost oder aus
Plausch ins Gotteshaus strömen, spielt
gar keine Rolle. Wichtig ist nur, dass
der Klingelbeutel brav gefüllt wird.
In Rom und anderen Städten wurden

schon Beat-Messen veranstaltet. Warum

auch nicht? Diese heissen Rhythmen

eignen sich nicht schlecht für
Kirchenlieder: «Ye-ye-ye, Jesus ist meine
Zuversicht.» Max P. Morf

Subiimierte Liebestollheit
Aus dem Leben einer Heiligen.

Im Jahre 1277 führten die Händler des
Stadtstaates von Siena eine unblutige
Revolution gegen die herrschenden
Oligarchen — die Grandi — durch, die
seither von den obersten politischen
Aemtern ausgeschlossen blieben (was
natürlich nicht bedeutet, dass sie nicht
hinter den Kulissen Einfluss behiel-
ten).*)
Die Grandi waren in erster Linie päpstliche

Steuereintreiber und damit
Bankiers gewesen ; aber wie in «Romeo und
Julia» gab es zwischen den grossen
Feudalgeschlechtern stets schwere
Zwistigkeiten. Die Staatsgeschäfte
wurden nun von neun Gildemeistern,
den «Nove», geführt, die alle zwei
Monate wechselten, so dass Korruption
oder Privatgeschäftemacherei
unterbunden wurde, wie auch die Gefahr
einer Diktatur, doch litt die wirtschaftliche

und politische Einheit der
Führung. Man ersetzte die Nove später
durch zwölf Räte (Dodici), die alle
Plebejer (Mondo di popolo) waren, und
schliesslich fand man eine ideale
Lösung, wie man ohne Wahl wirklich allen
Bürgern eine effektive Vertretung
geben kann: die Arbeiter setzten sich im
Palast fest und kooptierten Mitglieder
der Nove und der Dodici als regierende
Minderheit (die Riformatori). Von den
fünfzehn Mitgliedern waren acht Arbeiter,

vier Dodici und drei Nove, das
heisst Kleinbürger bzw. obere Mittelklasse

— also eine Art erster Volksfront.

Einer der «Zwölf» in diesem Rat war
der Gerber- und Färbermeister Benin-

*) So zum Beispiel die Familie der Picco-
lomini, von denen einer in seiner Jugend
einen erotischen Bestseller geschrieben
hatte. Später wurde er als Pius II. Papst
und machte seinen Neffen Francesco zum
Kardinal-Erzbischof von Siena. Als 1503
das Konklave einen gutmütigen, aber
genug siechen Nachfolger für den Borgia-
past Alexander VI. suchte, wählte es den
Erzbischof von Siena, wobei sich herausstellte,

dass er nie eine Priesterweihe
empfangen hatte. Die eiligen
Nachholzeremonien untergruben seine Gesundheit

noch mehr, so dass er wirklich bald
starb.

casa, der bis zu fünfundzwanzig Kinder
gezeugt haben soll. Seine jüngste
Tochter, Katherina, war daher schon
«angeschlagen» und hatte bereits mit
sechs Jahren die ersten religiösen
Visionen. Mit sieben Jahren nahm sie den
Schwur der Jungfräulichkeit auf sich
und trat einem dominikanischen Laienorden

bei, in dem sonst nur Witwen
waren. Sie zog sich von der Welt
zurück und lebte nur mehr in visionären
Ekstasen und Trancezuständen. Als ihr
Vater sich einbildete, über ihrem Haupt
eine weisse Taube gesehen zu haben,
liess man sie gewähren.
So begann das Leben der heiligen
Katharina von Siena (1347—1380), der

grössten Mystikerin des 14. Jahrhunderts,

die 1461 heilig gesprochen und

1939 zur Heiligen von Italien ernannt
wurde. Sie hinterliess 26 Gebete und

etwa 380 Briefe, die als «Dialog»
gesammelt wurden.

Jesus heiratet Katharina

Ihr abnormaler Zustand von Visionen
und Verzückung kann wohl erklärt werden

als erbliche, überbetonte Erotik, die

aus Furcht vor der «Sünde» in
spirituelle Liebe umgebogen wurde. Sie
bildete sich ein, dass Jesus beständig
um sie war, mit ihr spazieren ging, sich
mit ihr unterhielt, mit ihr sang und Psalmen

rezitierte. Und schliesslich machte

er ihr einen Heiratsantrag: am letzten
Tag des Karnevals kam er zu ihr und

sprach: «Nun will ich deine Seele
ehelichen, sie soll für immer mit mir in
tiefstem Glauben verbunden sein.» Maria
kam hinzu und verband die Verzückte
mit ihrem Sohn, der ihr einen Ring von
unwahrscheinlicher Schönheit an den

Finger steckte — nur konnte ihn kein
Sterblicher sehen. Sie nannte sich seither

«Jesu Christi Dienerin und
Dienstsklavin» und widmete sich der Pflege
von Kranken und Siechen. Sie war nun
etwa zwanzig Jahre alt.
Als ihr Vater starb, hatte sie die letzte

grosse Vision: als sie beichtete, kam

ihr himmlischer «Gemahl» und riss ihr
das Herz aus dem Leibe, das er gegen

sein eigenes austauschte; sie begann
sofort die Schmerzen, die er erduldet
hatte, zu fühlen und sank in einem
mystischen Tod, in dem sie alle Stadien
von Hölle, Fegefeuer und Paradies
durchwanderte, bis Jesus sagte, sie
müsse nun wieder zur Erde ins Leben
zurückkehren, um Seelen zu retten.
Sie nahm jugendliche «Sünder» in ihre
spirituelle «Familie» als Jünger auf und
schrieb ihnen leidenschaftliche
Episteln; ihr besonderer Liebling war ein

gewisser Stefano Maconi, der später
Prior in Pavia wurde.
Eine Perversität, die sogar andere
«Heilige» ihrer Zeit abstiess, war ihre
sexuelle Begierde nach Blut. Als Jesu
Gemahlin hielt sie sich aber auch für
befugt, in der hohen Politik mitzureden;
ihre grosse Korrespondenz in dieser
Hinsicht, worin sie in den kräftigsten
Ausdrücken rügt, befiehlt und anordnet,

zeigt nach aussen eine übertriebene

Demut, um ihre innere Arroganz
zu verdecken.
Seit Klemens V. den Heiligen Stuhl
1305 unter französischem Einfluss nach

Avignon versetzt hatte, war der päpstliche

Hof und die Stadt zu einem
Sündenpfuhl geworden, und Katharina
schrieb Episteln an den Papst, welche
Reformen er durchzuführen hätte; auch
müsse er nach Rom zurückkehren
und einen Kreuzzug anbefehlen. Sie
schrieb ihm als dem «Süssesten Christus

auf Erden namens des Christus im

Himmel» und begann ihren Brief mit
«Dolcissimo Babbo mio» — zu deutsch
etwa «Mein süssester Vattü».
Dem König von Frankreich schrieb sie:
«Tue endlich den Willen Gottes und

meinen.» Als 1376 der Papst verbot,
den hungernden Florentinern Lebensmittel

zu schicken, was mehrere
Stadtstaaten gegen den Kirchenstaat
aufbrachte, redete sie anderen ab, dem
Florentiner Kriegsbund beizutreten, und

erklärte, sie würde selbst als Vermittler

nach Avignon gehen. Gregor XL,
der bereits fünf Briefe von ihr als
«Mitteilungen vom Gekreuzigten und Mir»
erhalten hatte, empfing sie, worauf sie
als sein Vertreter gegen Florenz arbeitete

und verlangte, die Aufständischen
müssten für ihren Ungehorsam um
Entschuldigung bitten und dem Heiligen
Vater Sühnegeld schicken. Das
erreichte sie zwar nicht, dagegen be-
schloss aber Gregor XI. aus staatspolitischen

Gründen, sich aus der französischen

Vormundschaft zu befreien und
nach Rom zurückzukehren. Die
franzosenfreundliche Kurie wollte das vereiteln,

musste sich aber doch auf den

36


	Kirche und Tantam

