
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 54 (1971)

Heft: 3

Artikel: Diderots Tod

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brief an eine Katholikin

Sie schreiben mir, liebe Frau K., meine
Tätigkeit als religionskritischer Publizist

mache Sie traurig. «Könnte man
heute», so fragen Sie, «wo die Welt im

argen liegt, nicht aufbauender wirken?»
Liegt die Welt, so frage ich zurück,
nicht hauptsächlich darum im argen,
weil die meisten Menschen immer noch
an «Wahrheiten» glauben, die im Lichte

der Erfahrung und der Vernunft keinen

Bestand haben und eine von Grund
auf vernünftige Regelung des
Gesellschaftslebens verhindern? Und ich
meine, dass die rücksichtsloseste Kritik,

wenn sie Falsches bekämpft,
aufbauender wirkt als die schönste
Erbauungspredigt, die dem Menschen trügerische

Hoffnungen einflösst.

Eine Erbauungspredigt halten Sie mir
zwar nicht, jedoch rufen Sie mir einen
in allen Kirchen vielbenützten Predigttext

in Erinnerung, das Jesuswort
Matth. 24, 35: «Der Himmel und die
Erde werden vergehen, meine Worte
aber werden nicht vergehen.» Dürfen
wir darauf unsere Hoffnung setzen? Die
von dogmatischen Fesseln unbelasteten

Bibelwissenschafter sind der
Ansicht, es sei ungewiss, welche der
Worte Jesu, die in den Evangelien
stehen, von ihm selber gesprochen und
welche von den Evangelisten oder
ihren Gewährsmännern als Ausdruck
urchristlichen Gemeindeglaubens
erdichtet worden sind. Ist man geneigt,
wesentliche Stücke als echte Reden
Jesu anzusehen, so können sie doch
inhaltlich nicht so überzeugen, dass
der von Ihnen zitierte Spruch ebenfalls
überzeugte. Zum Teil haben sie mythischen

Inhalt, dem der heutige Mensch
mit Recht den Glauben verweigert.
Gerade die dem zitierten Selbstzeugnis
vorausgehende Prophezeiung, das
damalige Geschlecht werde das Weltende
erleben, hat sich nicht erfüllt. Wie sollten

da die sonstigen prophetischen
Reden Jesu glaubwürdig sein? Seine
Sittenlehren sind nicht durchwegs sein
geistiges Eigentum; manches davon
kommt im Alten Testament und in

nichtjüdischen alten Schriften vor. Einiges,
vor allem das Liebesgebot, ist wohl ver-
nunftmässig gut, wenn auch an den
mythischen Hintergrund gebunden.
Anderes überfordert und verwirrt den in

naturbedingten Verhältnissen lebenden
Menschen; so besonders die Weisungen,

wie die Kinder zu werden und
nicht für den folgenden Tag zu sorgen.
Von einer Ueberwindung der Naturge¬

setze durch bergeversetzenden Glauben

berichten zwar die Autoren der
Bibel und der Heiligenlegende, der heutige

Mensch aber merkt nichts davon
und hat Ursache, jenen Berichten zu
misstrauen.

Ich werde mich, sagen Sie mir voraus,
als Kirchenkritiker nur wundreiben,
ohne den Block der mündlichen und
schriftlichen Ueberlieferungen «auch

nur um einen Millimeter verschieben zu
können». Verschiebungen um
beträchtlich mehr als einen Millimeter
sind ohne mein Zutun vom Zweiten
Vatikanischen Konzil und durch seitherige

kirchliche Entscheidungen vollzogen

worden. Oder ist es Ihnen nicht
irgendwie sonderbar, «verschoben»
oder «verrückt» vorgekommen, dass
das während Jahrhunderten gültig
gewesene Freitagsgebot auf einmal nicht
mehr kirchliche Vorschrift war, dass
Fleischessen am Freitag gestern Sünde

— Beleidigung Gottes — war und

es heute nicht mehr ist? Ein noch
drastischeres Beispiel der Veränderung
ist die vom Konzil beschlossene Entlastung

der heutigen Juden von der
Anklage, das verworfene Volk der
Gottesmörder zu sein. Eine begrüssens-
werte Entscheidung! Bedenkt man
aber, dass die Werke der als Heilige
hochverehrten Kirchenväter die
ärgsten Beschimpfungen und Verdammungen

der Juden enthalten, dass die
römisch-katholische Kirche mit ihrer
Gottesmord-These anderthalb Jahrtausende

lang die Entrechtung der Juden
sanktioniert und den Judenhass genährt hat,
so muss man sich wohl fragen: Wie
kann sich eine solche Kirche noch als
unfehlbar ausgeben? Ihre
Fehlentscheidungen betreffend Juden, Ketzer
und «Hexen» sind schuld an millionenfachem

Justizmord und sonstigem
Verbrechen. In dem Buch «Gottes erste
Liebe» zeigt der katholische Historiker
Friedrich Heer auf siebenhundert Seiten,

dass Hitlers «Endlösung der
Judenfrage» ohne die geschichtliche
Vorarbeit der Kirchen (auch der
protestantischen) unmöglich gewesen wäre.
Als Frau sollte es Sie ferner interessieren,

was die massgebenden Lehrer der
Christenheit seit Paulus über die
Minderwertigkeit des weiblichen
Geschlechts doziert haben. Auch in dieser

Frage scheint die unfehlbare
Kirche umlernen zu wollen. Aber sie wird
dadurch nicht glaubwürdiger. Um die
Behauptung der eigenen Unfehlbar¬

keit nicht weltöffentlich ad absurdum
führen zu müssen, gibt sie von früheren,

falschen Lehren immer nur gerade
soviel preis, wie sie angesichts der
wachsenden Aufklärungskräfte muss,
und widerruft sie nicht, sondern sucht
sie zu vertuschen.
Wenn ich nicht umkehre, erklären Sie
schliesslich, werde ich nie den Frieden
erreichen, den die Welt nicht geben
kann. Allein ich begreife nicht, wie man
einen überweltlichen Frieden geniessen

soll, solange die Welt, in der wir
leben müssen, immer wieder durch
mörderischen Unfrieden verdüstert
wird. Die religiösen Lehren sind ja,
wie angedeutet, keineswegs geeignet,
dem Uebel abzuhelfen, im Gegenteil.
Ich könnte Ihnen ausser dem Werk von
Heer noch eine Anzahl anderer Bücher
nennen, die den Nachweis leisten, dass
die Religionen hauptsächlich Unfrieden

in die Welt gebracht haben. Ihr
Seelsorger würde aber solches
Studium nicht billigen, und ich selber
möchte es Ihnen nicht zumuten, da es
Sie nicht erfreuen könnte. Immerhin
mögen Ihnen diese Zeilen verständlich
gemacht haben, dass es für einige
Leute Gründe gibt, sich auf ein so
unerfreuliches Studium einzulassen.

Mit freundlichen Grüssen
Robert Mächler

Diderots Tod

«Diderot ist Diderot, ein einzig
Individuum; wer an ihm oder seinen Sachen
mäkelt, ist ein Philister, und deren sind
Legionen.»
Mit diesem Wort bekundete Goethe,
wie sehr er die universale Bedeutung
und das vielgestaltige Wesen Diderots
erkannte. Diderot war Philosoph,
Romantiker, Pamphletist, Dramatiker,
Briefschreiber und Herausgeber; vor
allem aber war er, bei einem höchst
geselligen Wesen, der personifizierte
Dialog. Sass er im Kreise
Gleichgesinnter, so sprühte er von Geist,
Witz und Humor, ja auch Humor, der
Diderot im Unterschied zu seinen
Pariser Zeitgenossen in hohem Masse
immanent war. Mit einem Wort: ein
Ingenium von allergrösstem Stil!
Diderot gab immer mehr als er nahm,
und zwar in geistiger wie in finanzieller

Hinsicht. So wie er jederzeit das
unerschöpfliche Füllhorn seiner Ideen
verschwenderisch ausschüttete, so fanden

seine bedürftigen Freunde und Be-

24



kannten immer eine offene Hand bei
ihm. Diderots Verhältnis zum Geld war
durchaus indifferent, so dass er
wahrscheinlich der einzige Schriftsteller
war, den selbst ausgesprochen schlechte

Honorare völlig kalt Hessen. Dabei
lebte er in eher dürftigen Verhältnissen.
Als Voltaire, indigniert über Diderots
Bescheidenheit, immer wieder in ihn

drang, die Enzyklopädie im Ausland
herauszubringen, erklärte er auf dessen

Einwand, dass er nun eben einmal
Verpflichtungen gegenüber seinen
Verlegern hätte: «Wie! Solche Leute
haben bei uns, den Autoren, im
Vorzimmer zu warten! Und was soll denn
ein solches Bettelhonorar von 20 000
Francs heissen für eine Arbeit von 20

Jahren! 200 000 wären das mindeste,
was Sie, lieber Diderot, hier in der
Schweiz bekommen müssten!» Und
damit hatte er recht.
Doch Diderot war eben Diderot. Ohne
sich jemals um Mäzene zu bemühen
(wenn wir von der späteren Gunst
Katharinas II. absehen wollen, die mit
unübertrefflichem Takt Diderot stets ihre
Unterstützung zukommen liess), was
damals unumgänglich für einen Schriftsteller

war, ging er ganz auf sich allein
gestellt seinen unerschrockenen Weg,
eine erstaunliche Gestalt voll menschlicher

Wärme und gutherzigem Charakter!

Und so schrieb selbst ein Rousseau

in seiner «Beichte»: «Wenn erst
ein paar Jahrhunderte dazwischenliegen,

wird Diderot als eine gewaltige
Gestalt erscheinen. Man wird auf diesen

universalen Geist mit einer
Mischung aus Bewunderung und Staunen
zurückblicken wie wir heute auf Piaton
und Aristoteles.» Und Will Durant, dem
auch nicht gerade besondere Sympathie

für Diderot nachzusagen ist, kommt
nicht umhin, die Formel zu gebrauchen:
«Voltaire und Rousseau gleich
Diderot; keiner von beiden konnte ihm

verzeihen, dass er so viel von ihnen
hatte und trotzdem er selbst und einzigartig

blieb.»
Als Diderot hinter den Verrat seines
Verlegers Le Breton kam, der seine
Texte in den letzten Bänden der
Enzyklopädie abänderte und verstümmelte,
war er so gebrochen, dass er sich
angewidert von den Verlegern abwandte
und — mit Ausnahme seiner zahlreichen

Beiträge in der «Korrespondenz»
seines Freundes Melchior Grimm —
nichts mehr veröffentlichte, so dass
seine wichtigsten Werke erst nach
seinem Tode erschienen.
Im Oktober 1774 kehrte Diderot von
seiner beschwerlichen Reise nach Pe¬

tersburg, zu der ihn Katharina II. eingeladen

und wo er vom September 1773
bis Anfang März 1774 gefeierter Gast
des Petersburger Hofes war, nach
Paris zurück. In seiner Gesundheit
merklich angeschlagen, zog er sich
weitgehend von der Oeffentlichkeit
zurück und hauste in seiner bescheidenen

Wohnung im vierten Stockwerk in

der rue Taranne, wobei er bald einmal
Mühe hatte, zu seiner im fünften Stockwerk

befindlichen Bibliothek zu gelangen.

Gleichwohl sagte er richtig voraus,
dass er noch «zehn Lebensjahre in

seinem Sack» hätte.
Nachdem er 1778 noch sein Alterswerk,
den «Essai über die Regierung des
Claudius und Neros sowie über Senecas

Leben und Schriften» geschrieben
hatte, erkrankte er 1783 an
Rippenfellentzündung, von der er aber wieder
genas. Doch im Jahre 1784 wurde es
kritisch, denn inzwischen hatten sich
Nierenentzündung, Gallensteine und
Lungenentzündung eingestellt.
Der Pfarrer von Saint-Sulpice, Jean de
Tersac, der bereits bei Voltaire fruchtlos

gewirkt hatte, versuchte nun sein
Image bei Diderot zu retten. Er suchte
ihn auf und drang in ihn, in die Kirche
zurückzukehren. «Bedenken Sie auch»,
setzte er drohend hinzu, «dass Sie
kein Begräbnis auf einem Friedhof
haben können, wenn Sie die Sakramente

nicht empfangen haben.»
Doch Diderot erwiderte indulgent und

gelassen: «Ich verstehe Sie, Monsieur
le Cure. Sie verweigerten Voltaire das

Begräbnis, weil er nicht an die
Göttlichkeit des Sohnes glaubte. Nun,
wenn ich tot bin, möge man mich
beerdigen, wo immer man will, doch ich
erkläre, dass ich weder an den Vater
noch an den Heiligen Geist noch an
irgend jemand der Familie glaube.»
Kaum hatte Katharina II. durch Grimm
von Diderots Erkrankung erfahren, als
sie unverzüglich eine prächtige Wohnung

in der rue de Richelieu für ihn

besorgte. Etwa in der ersten Woche
des Juli fand der Umzug statt, und
Diderot lächelte resigniert, als er auf die
neuen Möbelstücke blickte. Er wusste,
dass er nur noch wenige Tage von
ihnen Gebrauch machen konnte.
Am 30. Juli stand Diderot noch einmal
auf und plauderte mit Freunden, wobei

er als letztes Wort äusserte: «Der
erste Schritt zur Philosophie muss Un-

gläubigkeit sein.»
Am 31. Juli 1784, nachdem er eben
ein kräftiges Essen eingenommen
hatte, erlitt er einen Anfall von Koro-
narthrombose, stützte die Ellenbogen

auf den Tisch und sank zusammen.
Diderot war tot.
Sowohl Richard Friedenthal wie Will
Durant behaupten, dass Diderots Leiche

in der Kirche Saint-Roch beigesetzt

wurde, was aber höchst
unwahrscheinlich ist. Zudem bemerkt Friedenthal,

dass der Sarg seltsamerweise später

nicht mehr aufzufinden gewesen
sei. Wahrscheinlich ist, dass Diderots
Leiche irgendwo verscharrt wurde. Und
dies geschah am vielleicht grössten
Geiste Frankreichs! Werner Ohnemus

Was unsere Leser
schreiben

Wie revolutionär sind die Hippies?

Es ist vollkommen natürlich, dass die
junge Generation unzufrieden ist mit
den jeweiligen Umständen, in die ihre
Eltern sie versetzt haben, und dass sie
nach jedem grossen Krieg die Bannerträger

der Friedensbewegung sind.
Diese Bewegungen waren in der
Vergangenheit unzweifelhaft fortschrittlich;

kann man aber dasselbe behaupten

von den gegenwärtigen Strömungen,

ob sie nun Beatniks, Hippies, Yip-
pies oder sonstwie heissen? Sind sie
nicht eher der krankhafte Ausdruck
einer verfaulenden Gesellschaft?

Die Haarigen

Das 18. Jahrhundert, als Rousseau «Zurück

zur Natur» predigte und romantische

Träumer den «edlen Wilden»
erfanden, war kein vorbildlich
erstrebenswertes Zeitalter. Tiere und Barbaren

müssen Haare und Krallen wachsen

lassen, und die Kämpen im «Beo-
wulf» und «Nibelungenlied» unterstützen

auf diese Weise den Ausdruck
gefährlicher Wildheit. Schopenhauer
bemerkte bereits, dass Menschen auf tiefer

Kulturstufe besondere Sorgfalt auf
Bart- und Haartracht verwenden — wie
es noch in gewissen Religionen
vorgeschrieben ist — d.h. dass die
«Ungekämmtheit» der Wildheit umschlägt
in eine Ueberbetonung in der Barbarei
und dass Glattheit und Einfachheit die
Merkmale der Kultur und Zivilisation
sind. Und in «Parerga und Paralipome-
na» macht er den Ausspruch: «Der Bart
als Geschlechtsmerkmal mitten im
Gesicht getragen ist obszön.»
Dass grosse Geister wie Tennysson,
Brahms, Marx und Engels sich dem

25


	Diderots Tod

