Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 54 (1971)

Heft: 3

Artikel: Diderots Tod

Autor: Ohnemus, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Brief an eine Katholikin

Sie schreiben mir, liebe Frau K., meine
Tatigkeit als religionskritischer Publi-
zist mache Sie traurig. «Kénnte man
heute», so fragen Sie, «wo die Welt im
argen liegt, nicht aufbauenderwirken?»
Liegt die Welt, so frage ich zurtick,
nicht hauptséchlich darum im argen,
weil die meisten Menschen immer noch
an «Wahrheiten» glauben, die im Lich-
te der Erfahrung und der Vernunft kei-
nen Bestand haben und eine von Grund
auf verniinftige Regelung des Gesell-
schaftslebens verhindern? Und ich
meine, dass die riicksichtsloseste Kri-
tik, wenn sie Falsches bekampft, auf-
bauender wirkt als die schénste Erbau-
ungspredigt, die dem Menschen triige-
rische Hoffnungen einflsst.

Eine Erbauungspredigt halten Sie mir
zwar nicht, jedoch rufen Sie mir einen
in allen Kirchen vielbenitzten Predigt-
text in Erinnerung, das Jesuswort
Matth. 24, 35: «Der Himmel und die
Erde werden vergehen, meine Worte
aber werden nicht vergehen.» Diirfen
wir darauf unsere Hoffnung setzen? Die
von dogmatischen Fesseln unbelaste-
ten Bibelwissenschafter sind der An-
sicht, es sei ungewiss, welche der
Worte Jesu, die in den Evangelien ste-
hen, von ihm selber gesprochen und
welche von den Evangelisten oder
ihren Gewdhrsméannern als Ausdruck
urchristlichen Gemeindeglaubens er-
dichtet worden sind. Ist man geneigt,
wesentliche Stiicke als echte Reden
Jesu anzusehen, so kénnen sie doch
inhaltlich nicht so Uberzeugen, dass
der von lhnen zitierte Spruch ebenfalls
liberzeugte. Zum Teil haben sie mythi-
schen Inhalt, dem der heutige Mensch
mit Recht den Glauben verweigert. Ge-
rade die dem zitierten Selbstzeugnis
vorausgehende Prophezeiung, das da-
malige Geschlechtwerde das Weltende
erleben, hat sich nicht erfiillt. Wie soll-
ten da die sonstigen prophetischen Re-
den Jesu glaubwiirdig sein? Seine Sit-
tenlehren sind nicht durchwegs sein
geistiges Eigentum; manches davon
kommt im Alten Testament und in nicht-
judischen alten Schriften vor. Einiges,
vor allem das Liebesgebot, ist wohl ver-
nunftmissig gut, wenn auch an den
mythischen Hintergrund gebunden. An-
deres Uberfordert und verwirrt den in
naturbedingten Verhiltnissen lebenden
Menschen; so besonders die Weisun-
gen, wie die Kinder zu werden und
nicht fiir den folgenden Tag zu sorgen.
Von einer Ueberwindung der Naturge-

24

setze durch bergeversetzenden Glau-
ben berichten zwar die Autoren der Bi-
bel und der Heiligenlegende, der heu-
tige Mensch aber merkt nichts davon
und hat Ursache, jenen Berichten zu
misstrauen.

Ich werde mich, sagen Sie mir voraus,
als Kirchenkritiker nur wundreiben,
ohne den Block der miindlichen und
schriftlichen Ueberlieferungen «auch
nur um einen Millimeter verschieben zu
kénnen». Verschiebungen um be-
trachtlich mehr als einen Millimeter
sind ohne mein Zutun vom Zweiten Va-
tikanischen Konzil und durch seithe-
rige kirchliche Entscheidungen vollzo-
gen worden. Oder ist es lhnen nicht
irgendwie sonderbar, «verschoben»
oder «verriickt» vorgekommen, dass
das wiahrend Jahrhunderten giiltig ge-
wesene Freitagsgebot auf einmal nicht
mehr kirchliche Vorschrift war, dass
Fleischessen am Freitag gestern Siin-
de — Beleidigung Gottes — war und
es heute nicht mehr ist? Ein noch dra-
stischeres Beispiel der Verdnderung
ist die vom Konzil beschlossene Entla-
stung der heutigen Juden von der An-
klage, das verworfene Volk der Got-
tesmorder zu sein. Eine begriissens-
werte Entscheidung! Bedenkt man
aber, dass die Werke der als Heilige
hochverehrten Kirchenvater die &rg-
sten Beschimpfungen und Verdammun-
gen der Juden enthalten, dass die ro-
misch-katholische Kirche mit ihrer Got-
tesmord-These anderthalb Jahrtausen-
de lang die Entrechtung derJuden sank-
tioniert und den Judenhass genihrt hat,
so muss man sich wohl fragen: Wie
kann sich eine solche Kirche noch als
unfehlbar ausgeben? Ihre Fehlent-
scheidungen betreffend Juden, Ketzer
und «Hexen» sind schuld an millionen-
fachem Justizmord und sonstigem Ver-
brechen. In dem Buch «Gottes erste
Liebe» zeigt der katholische Historiker
Friedrich Heer auf siebenhundert Sei-
ten, dass Hitlers «Endlésung der Ju-
denfrage» ohne die geschichtliche
Vorarbeit der Kirchen (auch der prote-
stantischen) unmoglich gewesen wire.
Als Frau sollte es Sie ferner interessie-
ren, was die massgebenden Lehrer der
Christenheit seit Paulus iiber die Min-
derwertigkeit des weiblichen Ge-
schlechts doziert haben. Auch in die-
ser Frage scheint die unfehlbare Kir-
che umlernen zu wollen. Aber sie wird
dadurch nicht glaubwiirdiger. Um die
Behauptung der eigenen Unfehlbar-

keit nicht weltéffentlich ad absurdum
fihren zu miissen, gibt sie von friihe-
ren, falschen Lehren immer nur gerade
soviel preis, wie sie angesichts der
wachsenden Aufklarungskrifte muss,
und widerruft sie nicht, sondern sucht
sie zu vertuschen.

Wenn ich nicht umkehre, erkldaren Sie
schliesslich, werde ich nie den Frieden
erreichen, den die Welt nicht geben
kann. Allein ich begreife nicht, wie man
einen uberweltlichen Frieden genies-
sen soll, solange die Welt, in der wir
leben missen, immer wieder durch
morderischen  Unfrieden verdiistert
wird. Die religiésen Lehren sind ja,
wie angedeutet, keineswegs geeignet,
dem Uebel abzuhelfen, im Gegenteil.
Ich kénnte lhnen ausser dem Werk von
Heer noch eine Anzahl anderer Biicher
nennen, die den Nachweis leisten, dass
die Religionen hauptsichlich Unfrie-
den in die Welt gebracht haben. Ihr
Seelsorger wiirde aber solches Stu-
dium nicht billigen, und ich selber
mochte es lhnen nicht zumuten, da es
Sie nicht erfreuen koénnte. Immerhin
mogen lhnen diese Zeilen versténdlich
gemacht haben, dass es fiir einige
Leute Griinde gibt, sich auf ein so un-
erfreuliches Studium einzulassen.

Mit freundlichen Griissen
Robert Méchler

Diderots Tod

«Diderot ist Diderot, ein einzig Indivi-
duum; wer an ihm oder seinen Sachen
mékelt, ist ein Philister, und deren sind
Legionen.»

Mit diesem Wort bekundete Goethe,
wie sehr er die universale Bedeutung
und das vielgestaltige Wesen Diderots
erkannte. Diderot war Philosoph, Ro-
mantiker, Pamphletist, Dramatiker,
Briefschreiber und Herausgeber; vor
allem aber war er, bei einem héchst
geselligen Wesen, der personifizierte
Dialog. Sass er im Kreise Gleich-
gesinnter, so spriihte er von Geist,
Witz und Humor, ja auch Humor, der
Diderot im Unterschied zu seinen Pa-
riser Zeitgenossen in hohem Masse
immanent war. Mit einem Wort: ein
Ingenium von allergrgsstem Stil!
Diderot gab immer mehr als er nahm,
und zwar in geistiger wie in finanziel-
ler Hinsicht. So wie er jederzeit das
unerschopfliche Fiillhorn seiner Ideen
verschwenderisch ausschiittete, so fan-
den seine bediirftigen Freunde und Be-



kannten immer eine offene Hand bei
ihm. Diderots Verhiltnis zum Geld war
durchaus indifferent, so dass er wahr-
scheinlich der einzige Schriftsteller
war, den selbstausgesprochen schlech-
te Honorare véllig kalt liessen. Dabei
lebte er in eher durftigen Verhiltnissen.
Als Voltaire, indigniert iiber Diderots
Bescheidenheit, immer wieder in ihn
drang, die Enzyklopadie im Ausland
herauszubringen, erklarte er auf des-
sen Einwand, dass er nun eben einmal
Verpflichtungen gegeniiberseinen Ver-
legern hitte: «Wie! Solche Leute
haben bei uns, den Autoren, im Vor-
zimmer zu warten! Und was soll denn
ein solches Bettelhonorar von 20 000
Francs heissen fiir eine Arbeit von 20
Jahren! 200 000 widren das mindeste,
was Sie, lieber Diderot, hier in der
Schweiz bekommen miissten!» Und
damit hatte er recht.

Doch Diderot war eben Diderot. Ohne
sich jemals um Mé&zene zu bemiihen
(wenn wir von der spiteren Gunst Ka-
tharinas Il. absehen wollen, die mit un-
tibertrefflichem Takt Diderot stets ihre
Unterstiitzung zukommen liess), was
damals unumgénglich fiir einen Schrift-
steller war, ging er ganz auf sich allein
gestellt seinen unerschrockenen Weg,
eine erstaunliche Gestalt voll mensch-
licher Warme und gutherzigem Charak-
ter! Und so schrieb selbst ein Rous-
seau in seiner «Beichte»: «Wenn erst
ein paar Jahrhunderte dazwischenlie-
gen, wird Diderot als eine gewaltige
Gestalt erscheinen. Man wird auf die-
sen universalen Geist mit einer Mi-
schung aus Bewunderung und Staunen
zurlickblicken wie wir heute auf Platon
und Aristoteles.» Und Will Durant, dem
auch nicht gerade besondere Sympa-
thie fiir Diderot nachzusagen ist, kommt
nicht umhin, die Formel zu gebrauchen:
«Voltaire und Rousseau gleich Di-
derot; keiner von beiden konnte ihm
verzeihen, dass er so viel von ihnen
hatte und trotzdem er selbst und einzig-
artig blieb.»

Als Diderot hinter den Verrat seines
Verlegers Le Breton kam, der seine
Texte in den letzten Banden der Enzy-
klopddie abénderte und verstiimmelte,
war er so gebrochen, dass er sich ange-
widert von den Verlegern abwandte
und — mit Ausnahme seiner zahlrei-
chen Beitrage in der «Korrespondenz»
seines Freundes Melchior Grimm —
nichts mehr verdffentlichte, so dass
seine wichtigsten Werke erst nach sei-
nem Tode erschienen.

Im Oktober 1774 kehrte Diderot von
seiner beschwerlichen Reise nach Pe-

tersburg, zu der ihn Katharina Il. einge-
laden und wo er vom September 1773
bis Anfang Mirz 1774 gefeierter Gast
des Petersburger Hofes war, nach
Paris zurtick. In seiner Gesundheit
merklich angeschlagen, zog er sich
weitgehend von der Oeffentlichkeit zu-
rick und hauste in seiner bescheide-
nen Wohnung im vierten Stockwerk in
der rue Taranne, wobei er bald einmal
Mihe hatte, zu seiner im fiinften Stock-
werk befindlichen Bibliothek zu gelan-
gen. Gleichwohl sagte er richtig voraus,
dass er noch «zehn Lebensjahre in sei-
nem Sack» hitte.

Nachdem er 1778 noch sein Alterswerk,
den «Essai liber die Regierung des
Claudius und Neros sowie iiber Sene-
cas Leben und Schriften» geschrieben
hatte, erkrankte er 1783 an Rippenfell-
entzlindung, von der er aber wieder ge-
nas. Doch im Jahre 1784 wurde es kri-
tisch, denn inzwischen hatten sich Nie-
renentziindung, Gallensteine und Lun-
genentziindung eingestellt.

Der Pfarrer von Saint-Sulpice, Jean de
Tersac, der bereits bei Voltaire frucht-
los gewirkt hatte, versuchte nun sein
Image bei Diderot zu retten. Er suchte
ihn auf und drang in ihn, in die Kirche
zurtickzukehren. «Bedenken Sie auch»,
setzte er drohend hinzu, «dass Sie
kein Begrdbnis auf einem Friedhof
haben kdnnen, wenn Sie die Sakra-
mente nicht empfangen haben.»

Doch Diderot erwiderte indulgent und
gelassen: «Ich verstehe Sie, Monsieur
le Curé. Sie verweigerten Voltaire das
Begribnis, weil er nicht an die Gott-
lichkeit des Sohnes glaubte. Nun,
wenn ich tot bin, mége man mich be-
erdigen, wo immer man will, doch ich
erklare, dass ich weder an den Vater
noch an den Heiligen Geist noch an
irgend jemand der Familie glaube.»
Kaum hatte Katharina Il. durch Grimm
von Diderots Erkrankung erfahren, als
sie unverziiglich eine priachtige Woh-
nung in der rue de Richelieu fiir ihn
besorgte. Etwa in der ersten Woche
des Juli fand der Umzug statt, und Di-
derot lachelte resigniert, als er auf die
neuen Mobelstiicke blickte. Er wusste,
dass er nur noch wenige Tage von
ihnen Gebrauch machen konnte.

Am 30. Juli stand Diderot noch einmal
auf und plauderte mit Freunden, wo-
bei er als letztes Wort dusserte: «Der
erste Schritt zur Philosophie muss Un-
glaubigkeit sein.»

Am 31. Juli 1784, nachdem er eben
ein kraftiges Essen eingenommen
hatte, erlitt er einen Anfall von Koro-
narthrombose, stiitzte die Ellenbogen

auf den Tisch und sank zusammen. Di-
derot war tot.

Sowohl Richard Friedenthal wie Will
Durant behaupten, dass Diderots Lei-
che in der Kirche Saint-Roch beige-
setzt wurde, was aber héchst unwahr-
scheinlich ist. Zudem bemerkt Frieden-
thal, dass der Sarg seltsamerweise spé-
ter nicht mehr aufzufinden gewesen
sei. Wahrscheinlich ist, dass Diderots
Leiche irgendwo verscharrt wurde. Und
dies geschah am vielleicht grossten
Geiste Frankreichs! Werner Ohnemus

Was unsere Leser
schreiben

Wie revolutionér sind die Hippies?

Es ist vollkommen natiirlich, dass die
junge Generation unzufrieden ist mit .
den jeweiligen Umsténden, in die ihre
Eltern sie versetzt haben, und dass sie
nach jedem grossen Krieg die Banner-
trager der Friedensbewegung sind.
Diese Bewegungen waren in der Ver-
gangenheit unzweifelhaft fortschritt-
lich; kann man aber dasselbe behaup-
ten von den gegenwirtigen Stromun-
gen, ob sie nun Beatniks, Hippies, Yip-
pies oder sonstwie heissen? Sind sie
nicht eher der krankhafte Ausdruck
einer verfaulenden Gesellschaft?

Die Haarigen

Das 18. Jahrhundert, als Rousseau «Zu-
riick zur Natur» predigte und roman-
tische Trdumer den «edlen Wilden»
erfanden, war kein vorbildlich erstre-
benswertes Zeitalter. Tiere und Barba-
ren missen Haare und Krallen wach-
sen lassen, und die Kdmpen im «Beo-
wulf» und «Nibelungenlied» unterstiit-
zen auf diese Weise den Ausdruck ge-
fahrlicher Wildheit. Schopenhauer be-
merkte bereits, dass Menschen auf tie-
fer Kulturstufe besondere Sorgfalt auf
Bart- und Haartracht verwenden — wie
es noch in gewissen Religionen vor-
geschrieben ist —, d.h. dass die «Un-
gekdmmtheit» der Wildheit umschlagt
in eine Ueberbetonung in der Barbarei
und dass Glattheit und Einfachheit die
Merkmale der Kultur und Zivilisation
sind. Und in «Parerga und Paralipome-
na» macht er den Ausspruch: «Der Bart
als Geschlechtsmerkmal mitten im Ge-
sicht getragen ist obszon.»

Dass grosse Geister wie Tennysson,
Brahms, Marx und Engels sich dem

25



	Diderots Tod

